

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| OUALI MANILE                                                         | Стр.  |
|----------------------------------------------------------------------|-------|
| Kanon's Monteen's KZ TAS ETS Hawem 8 178                             |       |
| TANONA MONERALIA NA LA CALLENNIA PRE ENL                             |       |
| хот в за прай за люди, пекасмый ва бра                               | 1     |
| ин протика сыпостата, находащи на ны.                                |       |
| (съ прокимнами, вулимя й молитвами.)                                 | . 833 |
| О еретической хиротоніи—М. С.                                        | . 841 |
| О перед памін пусской напиви—Т. Тулупова                             | . 848 |
| Исторія Церков Христовой отъ апостольскихъ временъ до п. Никона      |       |
| (mnononwayie)                                                        | - 865 |
| Изсколько писемъ о самокрестахъ. Вступленіе. Письмо Матвея Ан-       |       |
| преевича къ христіанамъ-поморцамъ. Письмо А. А. Надеждина            |       |
| къ самарскимъ христіанамъ. Письмо Л. Ө. Пичугина къ В. И.            |       |
| Гурчеву. Его же письмо къ И. М. Цвъткову                             | . 879 |
| Азбука и Хрестоматія древле-знаменнаго церковнаго пънія, сост. В. И. | 004   |
| Луконинымъ и В. З. Яксановымъ.                                       | . 894 |
| Изъ мотивовъ войны, —стихотвореніе В. Судьбинина.                    | . 901 |
| Ложь илевета и ненависть. (По поводу ст. "Во тьмъ и съни смерт-      |       |
| ней", напеч. въ ж. "Старообр. Мысль".—В. З. Яксанова и Т. А.         |       |
| Худошина.                                                            | . 902 |
| Отвъты на вопросы подписчиковъ. № № 153 и 154.                       | . 908 |
| Письмо въ редакцію.                                                  | . 910 |

При семъ № годовымъ подписчикамъ, уплатившимъ полностью подписную плату, прилагается книга ""Восьмидневная бесъда А. А. Надеждина въ Сызрани съ миссіонерами господств. церкви".

При семъ же № разсылается всѣмъ подписчикамъ подробная программа журнала и приложеній 1915 г.

Редакція усерднѣйше проситъ г. г. читателей журнала "Щитъ Вѣры" подписываться по возможности немедленно и весьма желательно, чтобы не позднѣе января, т. к. необходимо сразу выяснить, колько надо печатать журнала, чтобы не было большого [убыточнаго остатка или же недостачи, какъ это было въ 1913 году.

Редакція также просить обратить вниманіе на разосланныя отдѣльными письмами обращенія и по силь-возможности на нихъ отовавться. Матеріальное опагополучіе—необходимое условіе для изданій нашего журнала. Оно поможеть укрѣпить и развить журналь, дабы удовлетворить всѣхь подписчиковъ.

Наученные горькимъ опытомъ минувшаго, мы хотъли бы давать журналъ своевременно, аккуратно и заполнить всъ отавлы, чтобы съ № 1-го дать правильный ходъ дълу. Но просимъ жищи въ этомъ у г.г. подписчиковъ.

Подлисывайтесь сами и привлекайте другихъ.

Нада всёми же воспріймше цийта втёры ва немже возможетте, вся стрелью авкабаго разжженным обтасити.

(бф. глг зач.)

# "ЩИТЪ ВЪРЫ"

ЕЖЕМЪСЯЧНЫЙ !

ХРИСТІАНСКІЙ, СТАРООБРЯДЧЕСКІЙ ПОМОРСКІЙ ЖУРНАЛЪ

церкви, семьи и школы.

подъ РЕДАКЦІЕЙ

В. З. Яксанова.

67/19KIld

СЪ ИЛЛЮСТРАЦІЯМИ.

№ 9-й СЕНТЯБРЬ 7423—1914

годъ изданія третій.

САРАТОВЪ, Большая Горная, № 164 Старообрядческая Типографія "Сотрудникъ Школы" 7422—1914 г. Attur temperan in metra stati industri Tini minerano, prakti sa meta industri mamataning industria

# "MATE BEPE"

XPHOTALICA TAROSSI A DESCRIBIR TO MOPERIA MARRALE

GERREN, COMBILA BURGE.

Serveran alone Caon con D. S. E.

Jamen 4 of Someth

CENTREPE

Arrang Ringson abou



Канона молекена ка ТДУ ЕТУ нашемУ 178. ХРТУ За Црм И За люди , пъкаемый ка крани протика сыпостата находащи на ны .

#### Тропарь. гласъ а б.

Спасн Гдн людн свой о й батогловы достойнії твої пив'єды дай цэрю нашему на сопритивным . Й свой сохранам катома сы лю

ди . В . БГОРОДИЧЕНТ .

Престательнице страшнам й непостыднам, не презри батам милитва нашную всепьтам біде. Оўтверди православныха житте. Я спаси дер жавнаго бірм нашеги, вму же повемь біртвовати. подаждь вму ся неги повыду втом. Вго же родила всй, вайна батословеннам.

Канона . гласа , 5 . песнь б. Армоса .

РАКО ПО 1878 ХОДИВА ТИЛЬ - ПО БЕЗДИТЕ СТОПАМИ - ГОНИТЕЛА ФА РАСНА ВИДА ПОТОПЛЕМА . БТВ ПОВТЕДИВЮ ПЪСНА ПОЕМА ВОПТАМЕ 3

#### 3 A T TE & Z .

МЯТКЕ ГДИ ОУГЛЫШИ МАТЕЎ РАБЯ СВОЙХЯ, МОЛАЩИХГА ТЕБЕ.
КРЕПКАГО ВЗ БРАЙТЕХЯ, СИАНАГО ВЗ КРЕПОСТИ ГДА, МОЛИМЯ ТА
ВТЕРНО. СИЙТИ СЯ РАБЫ СВОЙМИ, ВО ВРЕМА СИАТІА СО ВРАГИ, Й ПОБТЕ
ДИТИ ЙХЯ. АНГЕ.

Мижество стаха англа , творца всь оўмолите . погвентн враги наша , й повъдити тумацалка наса , й извавити наса шчал

ній йух . слака .

Τάκο φαραυθα τοθήτελα , θ τοτό κολειθήμα ποτοπί τάθ . πάκο κτέχα μαρίο , δτάραμικία ποτθάθ κρατί . на θάτα δίβωστί κουρθαάθ

щам брани . й нын .

Веткух наск заст'япница вей , й приктичний й покрокх , по мощь ты вей бай баагаа . потчись бубо й помози намх , ко крема ко крагими ббазанта чистаа . птень г . й рмосх .

1\*

НЕСТЬ , СТА Како же ты ган вже мой , вознесый рога втрныха ен блаже . й оўтверждь йха на камени йсповеданія ти . Нако же обкрытиля вси давыда , иноплеменники поговити , и нася множествомъ щеаротъ твойхъ, всехх црю обкретий на враги, й на свпостаты . Рако да славних та . архгав миханав .

Пеными чиноначальниче миханле вибеми , посреди наси молафину

тисм прінді в'Ерно , во врема брани вражім . Й того состецьі войнь

CTEA . CAÁKA . IWAH . TOÈ .

Повче й пртче ука, со аплы й со стан й са мчики овкрепите насв , прогнати враги свпостатным. СТА же й поведити. й ны и в.

**М**кш болша констиння всебух тварей притла бие . болша врагъ

БОРЮЩИХЕМ Е НАМИ ГАВИ НЫ , ЕЖЕСТВЕНЫМИ ХОДАТАЙСТВЫ .

## ПЕСНЬ Д Армоса.

ХТ мит сила бта й гдь , честная цокви бтольпно зовета вопію

ши . W совъсти чисты й гдь праздновин .

Нако же древле сил самон вложилла вси , вдиною челюстию, множество враг те повъдити, тако обкръпи и наса, повъдити вра ги наша .

CAÁRA AOH TEOEH .

В' чася вако брани гависа десница ополчая, йже на та обпова ющих всегда. вевцы главы агараньскій крвпцв. ййнв

Вдина Ты чтам . Едина батословенам вачце - радости грца на

ша йсполни . внегда главы сстерн , безбожных вийньства.

#### Писнь Е прибев.

Бжінма светома ти баже, бутреннюющії ти дій любовію про свети молюса . Та ведети слово бжів йстиннаго бта , Ш мрака гртубкнаго Азимающа.

Бжтвенною си помощію біже, вофрвжи наша десница, низло жити пазыки безаконных , й ш чалній теха избави наса . Гако да

**Μά.** προκόπϊω . песнославими силв твою.

Мчиче ука прокопіє , моли приспити коєма уртільнекима , й повъдити гобора везаконныха , водвизающина . И кровь неповин ных тщащихся пролійти. слава. мв. дебдорв.

Мчиче феодоре модре . приди со броживми дивными й крип

кима - обънти краги наша , йщвщам наса обмертвити, вдинаго бата

призывающих та . ин т .

На та надеющинся W Дии , всеми обпование верными , всепре батал дви с. сложений брани сотворити тщащимся , ниложи всев БОРЮЩАМСМ Е НАМИ .

#### ПЕснь 5. Армоса.

Житейскаго мора возавизаема зра напастей борею ва тихо при станище притека вопію ти . возведи ш тла живота моймногомлтиве.

Един мановеніеми вознога й смирал , всехи цтю невидимый . Злочестивым поверзи крыпко и рога вовыси державного цра наше го , мшлими та . Стаю нил .

Николле стын , повтав дати кртпко цою нашем в славне . по караа снух локавла й бебожная шатанта. сщенными к знжантелю ходатайствы . слава .

Котоми ти потвый агараны вже ой на на овпрыти десницв рави свойхи державне вако да возвеличнии многвю твою щедре

ватость . Анынт .

Источниче живота свщи бие з гако всеми паче встества зн ждитела порождыши . сего ради зовеми ти W грца, дво овмертви , оўмертвити наса тщащамся.

#### Кондака вцв . гласа 5.

Не ймамы йных помощи , не ймамы йных надежды , развъ те бè влице . Ты нами помози . на тебе са наджеми , й тобою са хва лима . Твой во всмы раби з да см не постыдима . "коса."

Ка бут возопієма любовію . радвись ураме гна . радвись. ски петро дедова . радвиса полато общевленная . радвися рячко вжтвен ным манны . радвися небпалимам квпино . радвисм свещинные зла тый . радвись свъще неоугасимая . радвись горо бжил пристиная . радвись Опнезрачный потоле. радвись листинце и дверь нана. радвись жезле бароновъ невлажно прозавый . радвись вся спасающи ШКСАКНУВ ЕБДВ И СКОРЕЙ . ДА СА НЕ ПОСТЫДИМВ .

# Прокименя фалома дедова.

ГДъ крипока й силена , ГДъ силена во брани . Стиха . ГДна Есть Земля й йсполнение вя . Настоятель матех . й мы Ами . Вся ко дыханії да хвалита Гаа. Стиха. Хвалите вта во ствіха вто

хвалите вто во втверженін силь вто . Ган помилви то плава й нить.

#### в Гліє Ш марка , зачало на .

#### ПЕснь 3. Армога.

ХладодавицУ буво пещь сотвори анггла , прявныма дУстема . ХалдУл же впали вельниема бжима , мУчитела бувьщи вопити , батвена бра шуз нашнуа .

Погрязн противным крепкою силою преблей гАн подамнама мужество и поведя щедрота твойха спес и букреплам цра наше го насвпротивным.

Τκοιτό τάιτλα ποιλή ββσακλάιοψαιο μάις ω ινδιάτελημα ρυκή . Τιμάψαλικ μα μάων ποιήθελα . Εξ ουτίτχα ήχα τοπκορή μάμα . ιάκο β ρυκάμη πχάτη πρηο εμλημικ κάκο . ελά κα. Μθηκό μεβίο β έκεταφο

Мерквріл главнаго поглін, й вветаділ вовводу вако, чтных д мчіка тін ўв., да потвелта державу злочестивых д. й пройзженута. йха Ш лица нашего. — й н ы н г.

Прутал бізе Лко мітн , раби свойхи послушай призывающихи та ки дні печали . Обратій вспать своёю силою чтал , злод'єйвых вра гій наша низлагающи .

### Писнь й. прибев.

НЗ пламени сткими рось всточно в праведнаго жертвы в воды по пали вся во твориши хе влико хощеши в томи тах превоносных га во въки .

Рвкою крипкою моневокою, гако же дрекле спасли вси люди свой щедре погвенли вси гвими лвкакым тако и нит погвей братнем, е нами начинающим . В' настолий дяб призри нін'є на нася баттелю, погвенти вра ги, всве нашел погибели йщвщикух. Ейко да батодарно поемя держа вв твою ги. . . слава.

Апла и мчнка поспъшентема з пррка и прпеныха хет мачтвами з рога державнаго цра нашего вознеси. Егда повъждати полки веземж

ныхв. йнынт.

Молеами щеаре рождашал та . Я стых мчих я багах твойхх о про екти наша ерца славити та о радостию дша во втки вей .

#### Писнь Д. Армовя.

Ετά νάκονα με θύλοσε κύλττι, μάμε πε με εντέφτα νάμμ δηττλειτίη βρέτη . Τοκόφ κό πύντα εδκίελ μάνα ελόκο κοπλοψέμμο . δτό πε κεληνάφιμε , εα ηεκέεμενη κών τα κεληνάκνα .

ЕЙКО ЖЕ ДРЕВЛЕ КРЕПОСТЬ ДАЛЕ ЕСИ ТЕУ НАВВИНУ БЖЕ , ПОВЪДИТИ . СВПОСТАТНЫЕ СИЛОЮ ТВОЕЮ . ТАКО Й ЙИЪ ВОСРУЖИ ЛЮДИ СВОЕ, 1836

ки безаконным низложити - претащам оўмертвити нася.

Йко сый чаколюбеция ксеснане , положні йнъ страхя в срца врага везаконных а да вбератател вспать , й поженеми й можески . й повъдими й попереми ут й поговими .

Честных айгтла твойх поспьшенін з патрійх й мічнка я й айла я й прпкных з презр'ява наша прегрышеніх не посрами . внегда хощема како брань сочетати на враги невых вщё та . . . слава .

Твоєю помощію хі всесніне, всехух нася оўкрепій, сокрушам не видимо врага полки. Да вси та поемя багодателя, яйко люди янле

вы , фараона избавльшега . инынь .

Γλάτω ράκα τεούχα κοπισμικά την μήτη επίτα , βιπόλημη επατή , β. 12πο τίλκολοδήκα πομοβή ημαχά, на δποληθής κράτα δποληδιομικές.

сій прогонающи й потвелающи ш лица нашего

Задостойника. Вячце примін мятьв рака. Таже. Стый вже. Тропара й кондака й гди помилви м., Слака й нить вё амина. Настоятель глета аминь и ичета мячьв.

Матка, ка нашествіє Апоплеменныха. А за бездожате й ва смертоносте. А за всако прошенте.



ко всакому греду й заотеченію. й аще внаму тата, течауу са нима . И са премовод вими обчастие свое полагаху . Вертепа развой никома бумныма выхима . Делателище выхома всакаго без законта доброт в первою помрачнуюма. ризв светавю боже стыма крученима прібуома , біквернихома стваными авлы . Исполнихомса всакаго оўни чижента . сего ради ствая й поношенте выхомя равимя твоимя . й всЕма чтвий има твог . праведныма во гвдома навела вси ста вса на ны греду ради нашну . овмалнуомся паче вседу чика . й всмы смирени на Земай пре враги нашими. грады наша сопротивний наши πράμο ότιο Ηάιμειο (χερκάτα, η χεάλλιμετα πρεπθιμάιοτα Γλάτα ο Εέχα εκτιτή τουτειυρήτη χουτάιμε, μάλαμ δετάηοκα τέμ . Θεώχε ηάτα бездна последная , й несть избавлающаго ны . дерзновения всакого чюжди всемы пре товою гди ! гди ! не сохранихома ниже соблюдохома Заповеди твой , да благо нама будета! но понеже невемы иного бга развет тебе . ниже обыкихомя йному бту служити , кроме те бе годетела нашего й вяки . сего ради не предаждь нася до конца , ймене скоего ради . ниже разори закита твоего, ёже быща достоя нію твоємв . прелагаєми во ти на оўмоленіе стрти твой стыл , ніже претерпила вен созданіл своєго ради . крта й копів й гвизди , й шитанвю гово прежде вет матвенницв тепавю рождашвю та чи ето й кром'є боль зни, пртвю вачив нашв. пррка же й пртчи тво его, се егоганвыми апаві твойми. Ей вако многомилостиве ган покажи на ны древнам мати твой в гако да не рекута газыцы в гаф Есть біз йуз . Зживи ны обпованівми твойми . не мертвін бо вогува лата та , но мы живін прославима йма твое чаколювче . Зриши во й сама , вликою нишетою й безсилієма шбрати всмы . воздвигни ны ш гроба шчалнія , подаждь обтьшеніе двшами нашими. воста ній вазыческам разоры . шатаній бретическам оўгасы . цоква свою оўт верженного на непокольбимоми камени цьля й неподвижимя до сконча ній века соблюди . старыхи оўтеши . младенца воспитай . юныхи ненаветны соблюди вдовицами й спротами престатель буди . Шбла коми повели дожда багораетворены земли подати, во благопо требная времена плоды прозабати, й жита в препитаніе людеми тво има . H тракв скотим . Державномв иро нашемв россійскомв . тихо й везматежно житте дарви. Я поведв на видимым й невидимым враги. града сей наша оўмаленный , й всака града й странв , йзвави Ш'гла да говительства, троса, постопа, богна в меча, нашествия вно племенных » Я W междовсовным врани . Рако да вси вквить сошедше са з всака возраста й чина , прославния теве вдинаго творца , й обтышнтела нашего . Й хвлад й честь воздамы тевь , со везначала ныма ти соцема з й са пртыма й благима й животворащима й обтышнтельныма ти дхома . нит й в везконечных выки выкома . аминь .

## Молитка потти вцы похвалы .

🕉 пртам гже вачце вце , вышьши всй всекух аггах й бруаггах й всед твари чтивиши, помощница вси швидимы". ненад вющимся над Канії . Об битими заствиница . печальными обтьшенії . Зачвщими кормительница , нагими батанів . больными чецтленів . грышными спасение . ургийними всении поможение . й заступление . 🕉 всемило стивам тже дво бце владычние "милостію своею спаси й помилой дер жавнаго й батороднаго цра й великаго киза гара й самодержца всей рвейн. й вто батородною цоцо й великою китиню, й йха батород нам чада , й войнетво , й доброхиты . й вей православным хрттаны ризою своен честною защити . й ормоли гже из тебе бе стмене вопло тившагося да вта нашего . да препомшета на силою своею свыше , на невидимым й видимым враги наша. Со всемилостивам гже вачце віў воздвигни нася яза габенны греховных я язвави нася Ш гаа да , гвентельства . W трвса й потопа .W огна й меча . W нахожде ніа йноплеменных з я междовобных брани й ш напрасных смерти , й W нападента вражта . й W тлетворных в втра . й W смертонос ным нізвы , й W всакого зла . подаждь гже мира й заравіе равшма скоймя , всеми пракославными уртаноми . й просвети ими буми , й б'чи сердечній Еже ко спасенію. й сподоби ны грешных рабы твом , цотвію сна твоего уб вта нашего . нако держава вто ватосло кена й препрославлена , собезначальными вто шцеми , й си престыми й влагима й животворащима вто дуб нит й прно й вовтки втком .

## **गिर्म हार्थे , बेलमंब , पर्निर्मण ४० में स्वार्थ .**

Ήχε μεβαρενέμμωνα πρόμωικλομα ικούμα νόκολος ε βακόληκωμ πο κόλες τη αρκάκω ή πρεστόλα βεμμάγο υζότεια η μακαβάλ μάτα ή εξνάρ είκο μα βμάροτα πεκές βράμαγο θίστημμαγο εία ο κεθών και και είναι εί

κτεχκάλεμε απόστολα η προρόκα, η πρεπολόκτωιχα, η εκατείχα λοδρο που Ελμωίχα μίτα: προκόπιλ οθετιόπετκατο, φεόλωρα τήρομα, μερκόριλ η θκιτάφιλ κοεκόλει η η ήπε κο εκατείχα ωξιά τάμετο τέπλατο βα ετίχη πικόλει η κτέχα τιτίχα πολιάδη η επαί τάτα κτάκατο τα ματά τα κτάκατο τάπατα τη τάκο κατό τα κτάκατο τά τα κτάκατο το κτάκατο τά τα κτάκατο το κτάκατο το κτάκατο το κτάκατο το κτάκατο το κτάκο κτάκατο το κτάκο κτάκατο το κτάκο κτάκατο το κτάκο κτάκ

Пткцы , аминь й ган помилги трижды.

Ва некоторых книгах преда вблиема поется прокимена другой: Ган воздейтин силу твою й принди , да спасеши ны . С т и х а . Па сеин йила воньми , наставлями ваки овча восенфа .

Πο βναϊε πε ποεκιτκά τιτα τι Επά : Ο Λάκα . Μλίτκα ράμμ άίδια , προκα ή μήκα τικούχα τημ μάλουτηκε ή πρου. Ημώι η τ. Μλίτκα ρά μη κιμι ή Πομήλδη ημένα επέ . Τά πε υτηχίτρδ , γλάκα ε. Νε ουτα κη μάνα κα υλύεικοε πρεμτυσμίτε.





Одинъ изъ христіанъ въ разговорѣ съ нами заявлялъ, что его очень соблазняетъ вопросъ о хиротоніи св. Мелетія,

патр. антіохійскаго.

— О св. Мелетіи говорится (и не одинъ разъ), что онъ рукоположенъ аріанами (см., напр., Дѣян. всел. соб., т. 7, стр. 109; Созом. стр. 300; Сокр. 244 и 392, и др.), а вѣдь отъ него получили хиротонію три великіе Христовой Церкви учители: св. Василій Великій (Чет.-Минеи 1 янв.), св. Григорій Богословъ (Чет.-Минеи 13 ноября) и св. Іоаннъ Златоустый (Чет.-Минеи 13 ноября). Какъ нужно признавать хиротонію на этихъ святителяхъ—дѣйствительной, или ложной, законной, или самозванной?

— Прежде, чъмъ отвъчать на вашъ вопросъ, любезный собестраникъ, — сказалъ я, — попрошу васъ объ одномъ: всегда имъйте въ виду, что между еретиками есть большое различіе. Есть еретики, осужденные нъкоторыми помъстными соборами, но другими, большими, не осужденные. Еретики не осужденные находились еще въ нъдрахъ Церкви, имъли въ ней свои права и полномочія и сообщали своимъ ставленникамъ хиротонію церковную, благодатную и законную. Строгаго раздѣленія между ними и православными не было. Такіе еретики и православные жили вмъстъ, или "смъщанно", какъ говоритъ св. Епифаній Кипрскій (ч. 5, стр. 338). "Вѣдь и на великомъ соборѣ (разумѣю собиравшійся къ Никеѣ) вмѣстѣ съ православными подали свои голоса и приверженцы Арія и подписались подъ изложеніемъ въры апостольской; но потомъ они продолжали нападать на истину, пока не растерзали тъло Церкви. Тридцать лътъ имъли общение другъ съ другомъ и тъ, которые приняли апостольскіе догматы, и тъ, которые страдали хуленіемъ Арія" (блаж. Өеодоритъ, т. 7, стр. 129, изд. 1907 г.). \*)

<sup>\*)</sup> Объ этомъ еще см. нашу ст. "О еретической хиротоніи" въ "Щ. В." 1914, ин. 26—27, февр.—м., стр. 228—234.

Амвросієвскіе апологеты указывають множество примѣровъ того, какъ еретическая хиротонія Церковію принималась. Но никто изъ нихъ не старается подтвердить, что тотъ, или иной святитель дѣйствительно былъ букоположенъ выль Церков, что рукополагатели его въ моментъ рукоположенія были отсѣчены отъ общенія съ Православною Церковію и православными епископами. И въ данномъ случаѣ амвросівецы, указывая, что св. Мелетій былъ рукоположенъ аріанами, не подтверждаютъ, какими аріанами отъ былъ рукоположенъ: отсѣченными отъ Церкви, или находящимися въ ней.

Правда, Ө. Е. Мельниковъ говоритъ, что св. Мелетій рукоположенъ въ 60 годахъ IV столѣтія, слѣд., будто-бы гораздо позже соборнаго осужденія аріанъ ("Церковь" 1913 г., № 47, стр. 1132). Но не будемъ довѣряться голымъ словамъ г. Мельникова.

Въ 360 году св. Мелетій не хиротонію получилъ, а былъ возведенъ на антіохійскую каведру. Хиротонію же онъ получилъ до перваго вселенскаго собора и, потому, до соборнаго осужденія аріанъ. Въ церковной исторіи Филосторгія мы читаємт, что св. Мелетій присутствовалъ на первомъ вселенскомъ соборъ (стр. 320 и въ дополненіи 425 и въ указат. стр. XXII). Очевидно, хиротонію онъ получилъ до 1 всел. собора, т. е. отъ епископовъ, хотя, можетъ быть, и слъдовавшихъ ученію Арія, но еще не осужденныхъ, находившихся въ нъдрахъ Церкви и потому сообщившихъ св. Мелетію хиротонію святую, благодатную, законную.

Неизвѣстные епископы, слѣдовавшіе ученію Арія, но еще остававшіеся въ Церкви, рукоположили св. Мелетія епископомъ севастійскимъ (въ Арменіи), на мѣсто епископа Евставія (Сократъ Схол., по изд. Лукина, стр. 178). Изъ Севастій онъ былъ перемѣщенъ въ Берію сирійскую (Сократъ, стр. 180). Въ, 360 году св. Мелетій былъ избранъ на каведру въ Антіохіи сирійской. Въ выборахъ его участвовали и аріане и православные вмѣстѣ. "Аріане предполагали, что онъ единомысленъ съ ними и раздѣляетъ ихъ ученіе, а потому упросили Констанція ввѣрить ему бразды правленія Антіохійскою церковію... Но и защитники апостольскихъ догматовъ, бывъ убѣждены въ здравомысліи великаго Мелетія касательно уче-

нія вѣры, вполнѣ знали чистоту его жизни и богатства добродътелей, согласились также на его избраніе" (Церк. ист. Өеодорита кн. 2, гл. 31, стр. 196). Православные антіохійцы вполнъ справедливо считали св. Мелетія правовърующимъ. О православіи его свидѣтельствуетъ св. Василій Великій: "Боголюбивъйшіе братія, сослужители мои: Мелетій и Евсевій причислены къ послъдователямъ Арія. Но если бы и ничто другое не подтверждало ихъ православія, то по крайней мъръ нападенія на нихъ аріанъ для разсуждающихъ здравомысленно служить не маловажнымъ доказательствомъ ихъ правоты... А я и на одинъ часъ не принялъ-бы общенія съ ними, еслибы нашелъ ихъ храмлющими въ въръ" (св. Василій Великій, ч. 7, стр. 243, пис. 258, изд. 1892 г.). Св. Евсевій называетъ Мелетія "правовърнымъ, держащимся кръпко перваго, иже въ Никеи, вселенскаго святыхъ отецъ собора" (Чет.-Минеи, іюня 22 день). По словамъ блаж. Өеодорита, св. Мелетій-"человъкъ Божій" (ч. 7, стр. 129, изд. 1907 г.). Отсюда видно, что св. Мелетій былъ святитель вполнъ православный; поэтому, онъ ни въ какомъ чинопріемѣ отъ ереси не нуждался. И амвросіевцы глубоко оскорбляють память св. угодника Божія, уподобляя его еретику Амвросію...

Въ кн. австрійскаго апологета Д. Варакина "Можетъ-ли священникъ принять отъ ереси епископа" (стр. 20) приводится слъдующее возраженіе: а какъ-же Бароній (лъто 362, чис. 24) пишетъ, что Мелетій "бѣ прежде аріанинъ"? Но здѣсь австріцы искажаютъ смыслъ сказаннаго историкомъ. Въ указанномъ мъстъ его книги читаемъ: "Видя во Антіохіи народъ православный раздъленъ, ибо едина часть Мелетія епископа имѣ, а другая противляшеся ему того ради, яко бѣ прежде аріанинъ" (л. 302 об.). Слъд., св. Мелетія считали аріаниномъ его враги, не желавшіе признать его за истиннаго епископа. Такую мысль имъ могло внушить то обстоятельство, что въ избраніи Мелетія на антіохійскую канедру принимали участіе вмѣстѣ съ православными и аріане. Вотъ какъ говорится у того же Баронія (лѣто 360, чис. 10, л. 287 об.): "Изъ Антіохіи прешедшу Евдоксію въ Константинополь, на его мъсто аріане дадоша Мелетія епископа севастійскаго мняще его быти единомыслена аріанина, но прельстишася... Бѣ сей Мелетій свять нравами и зъло словесень, его же отцы зъло похваляють, а наипаче элотоусть святый". Не клевещите, повторяемь, г. г. амвросіевцы, на св. Мелетія, не оскорбляйте его блаженной памяти...

Далѣе, св. Мелетій былъ возведенъ на антіотійскую каеедру православнымъ епископомъ Евсевіемъ Самосатскимъ. "Пишетъ Өеодоритъ, яко Евсевій Самосатскій епископъ православный, отай на оный престолъ антіохійскій Мелетіа, вѣдая каковъ бѣ внутрь, устрои, и писаніе избранія его у себе держаше" (Бароній, лѣто 360, чис. 12, л. 288; подобное сему см. въ Чет.-Мин. февр. 12 дня). Кѣмъ же былъ возведенъ на каеедру митр. Амвросій? Исторія свидѣтельствуетъ, что самозванецъ Іеронимъ "благословилъ его (Амвросія) на всѣ святительскія священнодѣйствія" (Кононъ старообр. епископъ "достовѣрное свѣдѣніе о бѣлокр. митрополиіи", стр. 3, изд. 1909 г.).

Оболгавъ св. Мелетія, будто онъ получиль хиротонію внѣ-церковную, австрійцы оклеветали и трехъ великихъ всегленскихъ учителей, будто и они имѣютъ хиротонію отъ аріанъ. Но, если, какъ мы доказали, на св. Мелетіи была хиротонія благодатная, законная, не внѣ-церковная,-то и на поставленныхъ имъ святителяхъ пребывала хиротонія святая, благодатная, церковная, ибо "древо доброе плоды добры творитъ" (Ме. зач. 22). Древо же злое—Амвросій дало и плоды по роду своему въ видѣ ложной іерархіи...

Отъ одного изъ амвросіевцевъ намъ пришлось услышать еще такое возраженіе: "вы говорите, что древняя Церковь принимала хиротонію только онъ неосужденныхъ еретиковъ. А вотъ седьмой вселенскій соборъ принялъ хиротонію отъ такихъ епископовъ, которые были даже "рождены въ ересивоспитаны въ ней и возросли" (Дѣян. вс. соб. т. 7, стр. 53).

— И это не можетъ оправдать вашу іерархію, —отвѣтили мы амвросіевцу, —уже по одному тому, что указанныхъ иконоборческихъ епископовъ прикялъ соборъ, на коемъ было 367 епископовъ изъ разныхъ мѣстъ вселенной (Кормч., гл. 18, л. 209).

Какихъ же; далѣе, еретиковъ принялъ вселенскій соборъ? Иконоборчество, какъ отдѣльная отъ Правосл. Церкви ере-

тическая община, стало существовать только послѣ седьмого собора. Но, какъ заблуждение догматическаго характера, оно существовало гораздо раньше; было, напр., въ половинъ пятаго стольтія (Истор. о дьян. 7 вс. соб., 5 стр.). Это, однако, не препятствовало иконопочитателямъ имъть съ такими иконоборцами общеніе въ таинствахъ, молитвъ и проч. Преп. Өеодоръ Студитъ, ревностный защитникъ православія противъ иконоборчества, писалъ; "мы будемъ имъть общеніе со всякимъ іерархомъ и священникомъ, не осужденными явно" (т. І, пис. 30 п. Никифору, стр. 209; Спб., 1867 г.). "Я соглашаюсь, пишетъ тотъ же св. отецъ, .... имъть общеніе со всякимъ неосужденнымъ, священникомъ" (т. І., пис. 43 Іосифу брату, стр. 270). "Со всякимъ священникомъ неосужденнымъ, согласно съ Богословомъ и Златоустомъ, надобно имъть общеніе" (т. І. посл. 53 чтецу Стефану, стр. 313). Слъд., епископы, о которыхъ говорится въ дъяніи седьмого вселенскаго собора, что они "родились и возросли въ ереси, получили хиротонію церковную, а не внѣ-церковную; потому, она и принята соборомъ. Но томъ же св. соборъ опредълилъ: "Если кто дерзнетъ принять хиротонію отъ отлученныхъ еретиковъ по провозглашении соборнаго опредъления и единомысленнаго православія, то подлежить низложенію" (Дѣян. вс. соб. т. 7, стр. 61, изд. 1891 г.).

Мы намърены еще остановиться на одномъ не совсъмъ красивомъ поступкъ вождя австрійскихъ апологетовъ Ө. Е. Мельникова. Въ 1909 году, 7 мая, онъ бесъдовалъ по вопросу о бълокриницкой іерархіи съ покойнымъ Л. Ө. Пичугинымъ. Въ третьей ръчи собесъдникъ Мельникова привелъ выдержку изъ Житія св. Григорія Богослова, печ. въ 1665 г., 10 л., О. хиротоніи аполлинаріанъ-еретиковъ 2 чина: Григорій св. "посылаше ко Клидонію презвитеру, мужу благочестиву, и слузъ искреннему Божію, и инъмъ нъкимъ, яко не пріимати губительство еретическое, и рукоположенія же отмътати аполлинарійская, яко беззаконна и чуждая соборныя Церкве" ("Бесъды", стр. 43). На это доказательство австрійскій апо погетъ сказалъ буквально слъдующее: "... это есть вставка извъстнаго еретика Епифанія іеромонаха. Этотъ Епифаній и навралъ (?!) на Григорія Богослова, а мой собесъдникъ этимъ

враньемъ и воспользовался" (Бес., стр. 51). Откуда г. Мельниковъ получилъ свъдънія, что приведенныя Л. Ө. Пичугинымъ слова представляютъ вставку еретика Епифанія (Славинецкаго), —дѣло осталось для слушателей тайной. Тѣмъ не менѣе свои слова о томъ, что "это навралъ Епифаній", г. М—въ повторилъ въ слѣдующей рѣчи (Бес., стр. 68). За Мельниковымъ то же говоритъ и Д. С. Варакинъ (кн. "Можетъ-ли священникъ принять отъ ереси епископа", стр. 18). Неоднократно указывалось и на страницахъ журн. "Церковъ", что слова "житія" св. Григорія о непріемлемости апполинарійской хиротоніи представляютъ "вранье" еретика Епифанія (см., напр., "Церк." 1913, № 27, 656 стр.).

При чтеніи такихъ замѣчаній невольно напрашивается вопросъ: да какая польза была Епифанію Славинецкому отъ такой вставки? Вѣдь объ "австрійщинѣ" въ его время никто не зналъ и знать не могъ, потому что появилась она всего въ 1846 году. Кому нужна была вставка?

Неудачно г. Мельниковымъ выбрано и имя Епифанія. По свидътельству историковъ, этотъ справщикъ былъ большимъ буквалистомъ и всегда точно держался подлинника. Вотъ что говоритъ о немъ проф. Н. Ө. Каптеревъ: ,,другимъ виднымъ переводчикомъ при Никонъ и послѣ него, былъ Епифаній Славинецкій. Этотъ переводчикъ извѣстенъ какъ крайній приверженецъ буквализма, приносилъ ясность и понятность самой рѣчи, сочинялъ собственныя слова и ихъ сочетанія очень искусственныя и маловразумительныя, лишь бы ближе быть къ подлиннику" (Патр. Никонъ и царь Алексъй М. т. 1, стр. 485, изд. 1909 г). Очевидно, г. Мельникову имя Епифанія просто попалось подъ руку...

Вставилъ ли дъйствительно Епифаній указанныя слова въ изданною имъ книгу житія св. Григорія Богослова?

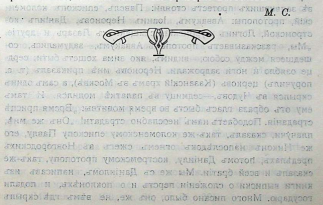
Правителемъ дѣлъ Императорской Археографической Комиссіи В. Г. Дружининымъ въ наше распоряженіе любезно доставлена выписка изъ житія св. Григорія Богослова, помѣщеннаго въ древлеписьменныхъ Четіи-Минеяхъ блаженной памяти митр. Макарія Въ этой выпискѣ читаемъ: "Посылаще кписає Кандонню презвитер8 моўж8 благочестивоў й оўгоданкв прином8 Божію й дроўгнма наконма какоже не приматн па́г8бы

еретическій й поставленій бітметати йполлинаріа, йко странны соборным церквно (Мъсяцъ январь, 25 день, по Царскому списку Миней № 178, л. 1132 обор., столб. 2; то же по Успенскому № 99 списку, л. 778 об. и 779).

Предъ нами дословный переводъ съ греческаго подлинника житія, изданный въ 1798 году при книгѣ твореній св. Григорія. Здѣсь нал. 14 обор. читаемъ: "Самъ же немощію одержимъ, во Аріонзѣ упокоеващеся, путешествовати же не къ тому могій, посылаше ко Клидонію презвитеру, мужу благочестиву и искреннему служителю Божію, и къ инымъ нѣкіммъ, увѣщавая не пріимати губительства еретическаго и рукоположенія Аполлинаріева отметати, яко беззаконная и чуждая церкве".

Если Ө. Е. Мельникову и прочимъ апологетамъ Бълокриницкой јерархіи дорога св. истина и спасеніе ближнихъ, просимъ ихъ взять на себя трудъ отвътить на нижеслъдующіе два вопроса:

- 1) Какъ Епифаній Славинецкій могь сдѣлать вставку въ древлеписьменное житіе св. Григорія Богослова, если его и на свѣтѣ не было, когда писалось житіе?
- 2) Жъмъ вставлены слова о хиротоніи Аполлинарія въ греческій подлинникъ житія св. Григорія Богослова?





who одержимъ, во Аріонзе упоковниван, путеществовати же

# ужум удетивероп отновия Д. ещенього ми

Начало церковной реформы патріарха Никона падаетъ на февраль мѣсяцъ 1653 года. Въ этотъ годъ Великій постъ начался съ 21 февраля. Предъ началомъ поста Никонъ издалъ слѣдующее распоряжение (память): "По преданию святыхъ апостолъ и святыхъ отцовъ не подобаетъ въ церкви метанія творити на колѣну, но въ поясъ бы вамъ творити поклоны, еще и тремя персты бы есте крестились". (Митрополить Макарій, Исторія русск. церкви, томъ 12, стр. 118). Вотъ то первое нарушение преданія, съ чего Никонъ началъ свою церковную реформу. Получивъ такое распоряженіе Никона, наиболѣе вліятельные пастыри того времени выступили сейчасъ-же съ обличеніемъ этого новшества. Во главъ заявившихъ протестъ стояли: Павелъ, епископъ коломенскій, протопопы: Аввакумъ, Іоаннъ Нероновъ, Даніилъ костромской, Логинъ муромскій, священникъ Лазарь и другіе. "Мы, —разсказываетъ протопопъ Аввакумъ, —задумались, шедшеся между собою, -- видимъ, яко зима хощетъ быти; сердце озябло и ноги задрожали. Нероновъ мнѣ приказалъ (т. е. поручилъ) церковь (Казанскій храмъ въ Москвѣ), а самъ одинъ скрылся въ Чудовъ, —седмицу въ палаткѣ молился. И тамъ ему отъ образа гласъ бысть во время молитвы: "Время приспъ страданія. Подобаетъ намъ неослабно страдати! "Онъ же мнѣ, плачучи, сказалъ, такъ-же коломенскому епископу Павлу, его же Никонъ напослъдокъ огнемъ сжегъ въ Новгородскихъ предълахъ, потомъ Даніилу, костромскому протопопу, такъ-же сказалъ и всей братіи. Мы же съ Даніиломъ, написавъ изъ книги выписки о сложеніи перстъ и о поклонѣхъ, и подали государю. Много писано было, онъ же, не въмъ гдъ скрылъ ихъ, —мнитмися Никону отдалъ". (Матеріалы для исторій раскола, томъ V, стр. 18—19).

Протестъ нашихъ мужественныхъ предковъ противъ распоряженія Никона объ отмѣнѣ земныхъ поклоновъ и моленія двумя перстами съ замъною троеперстія былъ безусловно справедливъ, справедливъ потому, что это распоряжение Никона, было чуждо русской православной Церкви, такъ какъ этого новшества ранъе русская Церковь отъ князя Владиміра до патріарха Никона не знала. Ссылка же Никона въ своей изданной "памяти" относительно того и другого нововведенія, яко-бы на апостольское преданіе, есть сущая неправда. Отмъна Никономъ земныхъ поклоновъ есть ересь непоклонниковъ. Самъ Господь Нашъ Ісусъ Христосъ молился, падая на лице. Евангеліе отъ Луки: "И изшедъ, иде по обычаю въ гору Елеонскую, по немъ же идоша ученицы Его. Бывъ же на мъстъ, рече имъ: молитеся да не внидите въ напасть. И самъ отступи отъ нихъ, яко верженіемъ камене, и поклонь кольна. молящеся, глаголя: Отче, аще волиши мимо нести чашу сію отъ мене, обаче не моя воля, но твоя да будетъ" (Еван. отъ Луки, зач. 109, гл. 22, стихъ 39-42).

Еванееліе от Марка: "И пріидоша въ весь, ей же имя Гевсиманія, и глагола ученикомъ своимъ: "Сѣдите здѣ, дондеже шедъ помолюся". И поятъ Петра и Іакова и Іолнна съ собою и начатъ ужасатися и тужити. И глагола имъ: "Прискорбна есть душа моя до смерти, будите здѣ и бдите". И пришедъ мало, и паде на земли, и моляшеся, да аще возможно есть, да мимо идетъ отъ него часъ. И глаголаше: "Авва Отче, вся возможна Тебѣ, мимо неси отъ мене чашу сію" (Марка, зач. 64, гл. 14, ст. 32—36).

Ввесь, нарицаемую Геесиманія, и глагола ученикомъ: сѣдите ту, дондеже шедъ, помолюся тамо. Поемъ Петра и оба сына Заведеова, начатъ скорбѣти и тужити. Тогда глагола имъ Ісусъ: "Прискорбна естъ душа моя до смерти. Пождите здѣ и бдите со мною". И пришедъ мало, паде на лице своемъ, моляся и глаголя: "Отче мой, аще возможно есть, да мимо идетъ отъ мене чаша сія, юбаче, не яко же азъ хощу, но якоже ты" (Матеея зач. 108, гл. 26, ст. 36—39).

ов Кромъ вышеозначенныхъ свидътельствъ Священнаго Писанія, тоже самое подтверждается и другими церковно-историческими свидътельствами. "Видимъ бо въ божественномъ Евангеліи, пишетъ Зиновій Мнихъ, Самого Спасителя нашего и Господа, иже весь образъ благоугожденія Божія собою намъ вообрази: всегда убо нашего ради спасенія уготовляшеся на вольную страсть, тогда на гору шедъ,  $na\partial z$  на лишт своемъ и моляшеся къ своему Его родителю... И мы убо правовърніи, повинующеся Самого Господа нашего и Бога · Ісуса Христа уставу, иже бысть намъ отъ Бога святьба, правда же и избавленіе, поклоняемся Богу Отцу въ единороднемъ его Сынъ Святымъ Духомъ, падающе на лицъ своемъ. яко же и вообрази нашъ Христосъ собою и его апостолы повельша намъ. Чужаго же ученія не послушаемъ, яко Ісусовы овца, и гласъ его познаваемъ и по немъ ходимъ, по чужимъ же не идемъ, но бъжимъ, яко не знаемъ чужаго гласа" (Глава 48, стр. 936, изд. 1806 г.). прожива одрожими ато опутото

"И егда восхотъ предатися убійцамъ (Ісусъ), -- говорится въ канонникъ Іосифовомъ, тогда отшедъ отъ ученикъ своихъ, преклонь кольни, падъ на личт своемъ Владыка нашъ Господь, моляшеся Отцу своему, глаголя: "Отче, аще есть воля твоя, да мимо отъ мене идетъ чаша сія", и убо отъ труда частыхъ поклоненій его бысть, рече, потъ его, яко капля крови, каплющи на землю" (Канонникъ, издан. при патріархѣ Іосифѣ 7154 г., житіе христіанское.) "Въ нихъ ересь глаголемыхъ непоклонителей, -- пишетъ Захарій Копыстенскій -- которіи непоклоняхуся по преданію церковному, якоже Господь нашъ во время прилежныя молитвы показалъ своимъ ученикомъ, поклоняя кольнь и падая на лиць, и въ толиць подвизь бь, яко видътися поту его, подобно крови, каплющей на землю. Сін же, покрывающе свою літность, ругаются тако поклоняющимся... Варварскимъ обычаямъ, постоять мало на кольнехъ, яко и татарове, и тако восклицаютъ яко готови" (Захарій Копыст. Полинодія, посланіе старца Артемія, стр. 1311, быте со мною". И пришедъ мало паде на лице (.ль 18781. ден

Четьи-Минея Макарія митрополита: "Гордостію буйства своего еретическимъ ученіемъ послѣдоваша, богоубійственной четѣ жидомъ, яко же и при распятіи Господни обѣщницы

быша съ ними, о нихъ же и евангелистъ глаголетъ: воини же игемоновы ругающеся ему, пригибающе колѣни свои... Тако и нынѣ въ своемъ моленіи не преклоняютъ свою голову, но только колѣна подгибаютъ латины «. (Четьи-Минея Макарія; Августа 31 дня, посланіе старца Филофея. Поморскіе отвѣтъ, отвѣтъ 50, ст. 16).

Учебная Псалтырь, изд. патр. Іосифа: "Понеже убо по ненависти древняго нашего врага и ратника діавола къ роду человъческому, сім земные поклоны, въ нынъшнее настоящее время, отъ нѣкихъ персовъ, иже страха Божія въ себѣ не имутъ, презираеми бяху, и мнози поклоновъ не творятъ въ церкви во святый Великій постъ, яко же уставъ повелъваетъ: Ово убо лѣности ради и небреженія, ово же безстрашія ради и нечаянія будущаго страшнаго суда и въчныхъ мукъ. И не хотящіе разуміти, яко земніи поклоны повсюду, вообще всімь православнымъ инокамъ и мирскимъ, предани отъ святыхъ апостолъ, и святыхъ отецъ. Яко да ни какоже сіи презираеми бывають во святый сіи Великій пость, но да и паче подвигнемся, еже исправити сіе святыхъ отецъ преданіе, сиръчь колѣнное преклоненіе, яко же уставъ повелѣваетъ, а не разрушати и вмъсто свъта тьму возлюбити. Проклято бо честь сіе и съ еретики отвержено таковое злочестіе, еже не творити поклоновъ до земли въ молитвахъ нашихъ къ Богу, въ церкви во уреченныя дни, якоже глаголеть Дамаскинъ во изложеніи своемъ... Такоже о семъ и не указахомъ отъ устава святыхъ отецъ, зане во мнозъхъ вкоренилися таковое нечестіе и ересь, еже колѣнное непреклоняніе во святый Великій пость. И не можеть убо слышати всякь благочестивь. иже соборныя Церкве апостольскія сынъ, таковаго нечестія и ереси. Ниже буди въ насътаковое зло въ православныхъ. якоже глаголють святіи отцы. Во вся недъли Великаго поста. на вечернъ поклоны земніи отъ "Сподоби Господи" въ вечеръ сей. Егда убо речетъ псаломщикъ: "Сподоби Господи въ вечеръ", ту 3 поклона земныхъ. По "Нынъ отпущаещи" на "Трисвятомъ" 3 поклона земныхъ. На тропаръхъ "Богородине Дъво радуйся "З поклона до земли. Въ недъляхъ же на павечерницахъ великаго поста, на "Слава въ вышнихъ" 3 поклона земныхъ. По "Достойнъ поклонъ великій. На "Святый Воже" 3 поклона земныя. По "Честнъйшую херувимъ" 17 поклоновъ, пять въ нихъ великихъ, а 12 метаній. На "Трисвятомъ" 3 поклона земныхъ. На полунощницъ: по "Царю небесный", на "Трисвятомъ" 3 поклона. На "Пріидите поклонимся" 3 поклона. На ка. еисмъ "Блажени непорочніи", на двухъ славахъ, 6 поклоновъ. На первомъ трисвятомъ 3 поклона. По "Честнъйшую" 17 поклоновъ. На "Пріидите поклонимся" 3 поклона. На послъднемъ "Трисвятомъ" 3 поклона, всъ земные". (Учебная псалтырь изданія святьйшаго патріарха Іосифа, въ четвертое лъто 7154 г., предисловіе листъ 31—34).

И далъе тамъ: "Сіи на всяко время молитвъ своихъ колънъ не хотятъ преклонити, но стояще присно молитвы своя творять. И сія убо ересь здѣ предлежить къ нашему утвержденію. Егда не произволяюще, или инако некако отъ десныхъ украдаемся и не хощемъ преклоняти колѣна, рекше кланятися въ молитвахъ во установленныхъ днехъ, ибо всяко уклоненіе отъ православныхъ велѣній отпаденіе есть отъ соборныя и апостольскія Церкве, якоже божественній отцы глаголють. Паче же и въ сицевыхъ. Ибо управленіи посты и повелънная колънопоклоненія во управленныхъ постехъ образи нѣціи суть православныя вѣры и непорочныя. И яко же во управленныхъ постъхъ нъсть надесно или налъво укланятися, яко же преже речено бысть, тако и въ колънопреклоненияхь, сирънь, въ земныхъ поклонъхъ сихъ, убо незмънно и неотложно полагати во святый Великій постъ, якоже уставъ святыхъ отецъ повелъваетъ" (тамъ же, листъ 41 обор.).

"О колѣнопоклоненіихъ же, —говорится у Никона Черногорца, —въ преднихъ паки предлагая главизнахъ. Обаче въ первыхъ рече о отъ падшихъ отъ церковнаго преданія, таковыхъ колѣнопоклоненій и со еретики отверженныхъ, во изложеніи Дамаскиневѣ, еже о ересѣхъ начинается. Ересь сія неколѣнопреклонная". (Никонъ Черныя горы, книга I-я слово 57, листъ 481 изд. 1795 г.).

Изъ всего вышеизложеннаго видно, что земные поклоны, имъють своимъ источникомъ Самого Спасителя Христа, который Самъ показалъ намъ примъръ молиться, падая на землю. О необходимости земныхъ поклоновъ такъ же подтверждается и древлеотеческими твореніями. Отсюда ясно, что земные

поклоны вообще и въ частности, совершаемые православными христіанами въ святый Великій пость, есть церковное преданіе, исходящее отъ Самого Владыки Христа. Слѣдовательно, отмѣняя это церковное преданіе, патріархъ Никонъ, въ этомъ шелъ въ прямое протирѣчіе съ вышеприведенными свидѣтельствами и, кромѣ того, этою отмѣною земныхъ поклоновъ, онъ ввелъ въ русскую церковь ересь непоклонниковъ.

Отмъна двухперстнаго сложенія съ замѣною его на троеперстіе, есть такъ же новшество, такое новшество, котораго русская Церковь не знала отъ самаго принятія въры и до лътъ патріаршества Никона. Русскіе, принявъ вѣру отъ грековъ, приняли и этотъ обрядъ, то-есть сложение двуперстное, котораго держалась въ то время и церковь восточная, а о троеперстіи не было и слуха. Этотъ принятый обрядъ двуперстія, русская Церковь и содержала неизмѣнно. Что же касается заявленія Никона въ своей "памяти" о троеперстіи, что оно есть якобы тоже апостольское преданіе и святыхъ отецъ ученіе, то это неправда, неправда потому, что нътъ основаній для подобнаго утвержденія Никона и его сподвижниковъ. О двуперстномъ сложеніи вотъ что говоритъ греческяя кормчая. "Древніе христіане иначе слагали персты для изображенія на себѣ креста, что нынъшніе, то-есть изображали его двумя перстами: среднимъ и указательнымъ, какъ говоритъ Петръ Дамаскинъ... Вся рука, говоритъ Петръ, означаетъ единую ипостась Христа. а два перста-два естества его". (греческая Кормчая, составленная святогорскими монахами: Агапіемъ и Никодимомъ, по благословенію патріарха Неофита; Пидаліонъ, стр. 279, изд. 1888 г.)

"И какъ опять отъ знаменія честнаго и животворящаго креста,—говорится въ "протоколахъ любителей духовнаго просвъщенія",—бъгаютъ демоны и многоразличные недузи; вещь для всъхъ подаваемая даромъ и безъ труда, и похвалы его кто можетъ исчесть; образы же святого его знаменія святіи отцы предали намъ, для опроверженія невърныхъ и еретиковъ: ибо два перста и единая рука являетъ распятаго Господа Ісуса Христа, въ двухъ естествахъ и во единой ипостаси познаваемаго". (св. Петръ Дамаскинъ, Добротолюбіе, ч. 1 стр.

228; Протоколы общества любителей духовнаго просвъщенія 1873—1874 г. стр. 319.) тога міжнае дижне до виднентица

Древле-письменная Кормчая: "Сице три персты равны имъти вкупъ, большой да два послъднихъ, по образу троическу. Богъ Отецъ, Богъ Сынъ, Богъ Духъ святый. Не тріе бози, но единъ Богъ во Троицъ, лицы раздъляется, а Божество едино, Отецъ не рожденъ, а сынъ рожденъ, а не созданъ. Духъ же святый не рожденъ, не созданъ, но исходенъ, тріе во единомъ Божествъ, едина сила, едина честь, единъ поклонъ отъ всея твари, отъ ангелъ же и человъкъ. Тако тъмъ перстомъ указъ. А два перста имъти наклонена, а не простерта, а тъмъ указъ тако: преобразують двъ естествъ Христовъ: Божество и человъчество; Богъ по Божеству, а человъкъ по вочеловъченію, а во обоемъ совершенъ. Вышній же перстъ образуетъ Божество, а нижній-человъчество, понеже сшедъ отъ вышнихъ и спасе нижняя. тожде и согбенію перста толкуетъ, преклонь бо небеса и сниде на землю, нашего ради, спасенія. Да тако достоитъ креститися и благословити, тако святыми отцы указано и узаконено" (Древле-письменныя Кормчая, въ Московской Синодальной библіотекѣ, № 985 по стар. катал., по новому № 237, листъ 67 и 69 (2-я) рукопись № 76 листъ 156).

Максимъ Грекъ: "О немъ же предваривъ, вопросилъ мя еси, раскрыти тебъ силу тайнаго апостольскаго преданія, сиръчь, образа крестнаго (ниже) совокупленіемъ бо тріехъ перстей, сирѣчь, пальца, еже отъ средняго и малаго тайну исповъдуемъ богоначальныхъ тріехъ ипостасей: Отца, и Сына, и Святаго Духа, единаго Бога трое. Протяженіемъ же долгаго и средняго, сшедшася два естества во Христъ, сиръчь Самаго Спаса Христа исповъдуемъ совершена Бога и совершена человъка, во двою существу и естеству въруемаго и познаваемаго" (Преп. Максимъ Грекъ, сл. о крестномъ знамении Рукопись хранится въ Хлудовской библ. въ Москвѣ, за № 73). Филаретъ, епископъ Рижскій, письмо къ А. Горскому: "Монофизиты (еретики) тъмъ съ большимъ рвеніемъ продолжали употреблять одноперстное знаменіе... Православные (греки), желая исповъдывать не только устами, но и осязаніемъ, знакомъ, два естества во Христъ, стали знаменовать себя двумя перстами. Къ началу десятаго вѣка сіи два вида знаменія: одноперстное (еретическое) и двуперстное (православное) служили однимъ изъ внѣшнихъ отличій двухъ разныхъ вѣрочисповѣданій: монфизитскаго и православнаго (Филаретъ, епископъ рижскій, письмо (къ Ал Горскому, прибавленія къ твореніямъсвятыхъ отцовъ, томъ 51, ч. 3, стр. 331, изд. 1881 г.)

"Яковитскій патріархъ Іоаннъ (единовольной ереси). Авдонъ-говоритъ профессоръ Н. Каптеревъ, жившій въ Антіохін, которая въ это время принадлежала грекамъ, былъ обвиненъ мелетинскимъ митрополитомъ Никифоромъ передъ греческимъ императоромъ Романомъ Аргиропуломъ въ томъ, что будто бы Іоаннъ старается совращать грековъ въ свою ересь. Императоръ приказалъ привести Іоанна въ Константинополь въ 1029 году 15 Іюня. Іоаннъ Авдонъ съ 6-ю епископами и 20 презвитерами и монахами яковитскими, въ сопровожденіи обвинителя митрополита Никифора прибылъ въ Византію. Здівсь патріархомъ константинопольскимъ (православнымъ) составленъ былъ соборъ, съ цѣлію обратить яковитовъ въ православіе, но они остались непреклонными въ своемъ заблужденіи. Тогда, говоритъ Ассеманъ, снова устроивши собраніе, патріархъ греческій (православный) и приглашенные епископы греческіе приказали Іоанну Авдону, патріарху Челію, епископу симнадійскому, присутствовать на соборъ. Когда-же, послѣ долгаго спора, не могли преклонить нашихъ (то-есть единовольниковъ) къ своему мнѣнію, потребовали отъ нихъ единственно того, чтобы не примъшивали елея въ евхаристіи и крестились не однимъ крестомъ, а двумя... Потомъ, собравши другой соборъ, призвали патріарха греческаго и епископовъ греческихъ и заставили присутствовать патріарха яковитскаго, Челію симнадійскаго, когда же, послѣ многихъ собесѣдованій, увидали, что тъ съ ними совсъмъ не соглащаются (единовольники съ православными), сказали; только не примъшивайте елея кътсвященной частицъ и не изображайте крестъ однимъ перстомъ, но двумя. Такъ какъ правымъ и обязательнымъ для православныхъ греки считали тогда двоеперстное перстосложеніе" (Н. Каптеревъ, патріархъ Никонъ и его противниесть, яко разслабляеть силу нашу. С. т. 5881 адем, Анлыне, им викарВъ 1566 году с15 мая греческій митрополитъ Афанасій Иконійскій въ Москвъ, говорится въ журналъ "Братское Слово", на допросъ заявилъ, что въ настоящее время греки крестятся тремя первыми перстами, а въ старину и у нихъ, въ грекахъ, крестилисъ двумя персты" (Журналъ "Братское Слово", кн. 4-я, 1875 г., стр. 624).

"Въ минуту принятія нами христіанства отъ грековъ, говоритъ профессоръ Е. Голубинскій,—у сихъ послъднихъ было въ общемъ употребленіи для крестнаго знаменія двуперстіє, которое разумъется, заимствовали отъ нихъ и мы«. (Богослов. Въстн. за 1892 г. стр. 56).

"Есть и еще свидътельство, говоритъ тотъ же профессоръ, которое уже не оставляетъ никакого сомнънія въ томъ, что и въ Константинополъ было употребляемо двуперстіе или, иначе сказать, что оно было повсюднымъ и общимъ у грековъ въ 1170 году.

Въ 12 вѣкѣ и они (то-есть греки) дѣйствительно возвысили свой голосъ, такимъ образомъ, что произнесли проклятіе на тѣхъ, которые не крестятся двумя перстами, какъ крестился, по ихъ мнѣнію, Христосъ... Аще кто не знаменается двумя перстами, яко же и Христосъ, да будетъ проклятъ, представляетъ собою имено этотъ протестъ противъ троеперстія, заявленный въ Греціи защитниками, двуперстія" (Е. Голубинскій, Богословскій Вѣстникъ, Апрѣль 1892 г. стр. 40—46).

"Почему, не яко же мы крестимся,—говорится въ исторіи русской церкви М. Макарія,—проображающе истиннаго креста двѣма персты. Вы же, окаянніи еретицы, не якоже повелѣша святіи отцы... Крестъ воображаете внѣ себе"... (Митрополитъ Макарій, исторія русской церкви, томъ 8, стр. 95 изд. 1898 г.

Древле-письменная кормчая: "Се иногда молящуся святому Нифонту и видѣ прящася бѣсовы между собою о крестѣ. И единъ глагола, покажу вамъ святителя и клирики добра нрава просіявшая и аще можете приближитеся имъ. Слышавше же рѣша: аще не бы знаменіе Ісусово на нихъ, показали быхомъ силу нашу. Глагола единъ: да по что боимся древа, на немъ же Ісусъ распятся; но се знаменіе есть, яко разслабляетъ силу нашу. Отвѣщаша же они: нѣстъ страха на древѣ, но страшитъ огненная молнія, исходяща

отъ него, жжетъ ны. Глагола паки инъ бѣсъ: не токмо отъ древа крестнаго исходитъ огненная молнія и палитъ ны, но крестящімся рукою своею христіане отгонятъ ны отъ себе. Отъ знаменія того разгорается огнь и палитъ ны. Иже кто не знаменается двумя персты, яко же и Христосъ да есть проклятъ" (Видѣніе св. Нифонта, древле-письменная Кормчая, писана при великомъ князѣ Василіи Іоанновичѣ, въ 1519 г. хранится въ Казанской дух. Академіи, № 476, листъ 448.)

"Такоже подобаетъ и всѣмъ православнымъ христіанамъ, — говоритъ Стоглавый соборъ, —руку уставляти и двумя персты крестное знаменіе на лицѣ своемъ воображати и поклонятися. Яко же прежде рѣхомъ. Аще ли кто двумя персты не благословляетъ, яко же и Христосъ, или не воображаетъ двѣмя персты крестнаго знаменія, да будутъ прокляти. Святіи отцы рекоша" (Стоглавый соборъ, глава 31 стр. 94, —въ приложеніи Казанское изданіе 1863 года.

Книга о образахъ, о крестъ:

"Злученіемъ трехъ пальцевъ по столу, то-есть великаго и малаго и третьяго, што подлѣ малаго, исповѣдуется таемница божественныхъ трехъ ипостасей: Отца, и Сына, и Святаго Духа, Единаго: Бога въ трехъ лицахъ. Протягненіемъ же двухъ пальцевъ: вышняго и средняго показуется таемница Самаго Господа нашего Ісуса Христа, иже естъ досконалый Богъ и досконалый былъ человѣкъ нашего для спасенія"... Книга о образѣхъ, о крестѣ, о хвалѣ Божіей и о хвалѣ, и молитвѣ святыхъ, и о иныхъ артикулехъ вѣры: единое правдивое церкве Христовы", (Вильна 1602 г. у Н. Каптерева, "Дѣло исправленія книгъ Никономъ", стр. 65).

Кн. о Въръ: "Злученіемъ трехъ пальцевъ посполу, то есть великаго, малаго и третьяго, што подлѣ малаго, исповъдуется тасмница божественныхъ трехъ ипостасей: Отца, Сына и Святаго Духа, единаго Бога въ трехъ лицахъ. А протяженіемъ двухъ пальцевъ: вышняго и средняго, показывается тасмница Бога слова, втѣленіе Господа Нашего Гоуса Христа и двухъ натуръ, Божеской и человъческой, слученіе подъ единою особою." (Кн. о Въръ, часть 2-я; о знаменіи крестномълистъ 69).

Мечь Духовный: "Знаменіе крестное учить насъ добрыми быти въ въръ и вызнавати тасмницу Христову. Ибо слученіемъ трехъ пальцевъ по малу, то есть великаго малаго и третьяго крайняго короткаго исповъдуется тасмница божественныхъ трехъ ипостасей: Отца, и Сына, и Святаго Духа, единаго Бога въ трехъ. Протяженіемъ же двухъ пальцевъ: вышняго и средняго, показуется тасмница Самого Господа Нашего Ісуса Христа, иже есть досконалый Богъ и совершенъ человъкъ нащего для спасенія (Мечъ Духовный, древле-письменный, собранный изъ священнаго писанія Герасимомъ Мнихомъ на Авонской горъ, гл. 15; у Н. Каптерева, —дъло исправленія книгъ. —стр 66).

вленія книгъ, —стр 66).

Катихизисъ малый: "Вопросъ. Коимъ образомъ знаменіе святаго креста имамы на себѣ полагати? Отвѣтъ. Совокупити три персты правыя руки, сирѣчь великаго и малаго, и третьяго, подлѣ малаго, въ нихъ же исповѣдуемъ таинство божественныхъ тріехъ ипостасей: Отца, и Сына и Святаго Духа, единаго Бога въ тріехълицѣхъ. Два же перста протянути—вышній и средній, и симъ показуемъ тайну Самого Господа нашего Ісуса Христа, яко совершенъ Богъ, совершенъ и человѣкъ бысть нашего ради спасенія" (Катихизисъ малый, листъ 16 обор. Единовѣрческой печати 1877 года).

Патріархъ Іовъ, посланіе къ грузинскому митрополиту Николаю: "Молящеся, креститися подобаетъ двѣма персты": (Патріархъ Іовъ, посланіе къ грузинскому митрополиту Николаю въ 1589 г. въ Православномъ обозрѣніи 1888 г. т. 3, стр. 89; у Синайскаго, "Отношенія русской церковной власти", стр. 125. Эдеття Ну дероба в запраделення в запраделе

Изложеніе на лютеры, составленное 1625 г. "Совокупленіемъ тріехъ перстовъ купно, еже есть великаго и малаго, и третьяго, иже подлѣ малаго, исповъдуется таинство, ибо совокупленіемъ ипостасей. Отца, и Сына, и Святаго Духа, единаго Бога въ трехъ лицахъ. Протяженіемъ же двоихъ перстовъ вышняго и средняго, показуется таинство Самого Госпрад нашего дсуса Христа, иже есть совершенъ Богъ и совершенъ человъкъ, бысть нашего ради спасенія" (Изложеніе на плотеры, составленное въ 1625 г. Насъдкою, разсмотрънное и одобренное патріархомъ Филаретомъ; рукопись би

бліотеки Московской Академіи, № 178, листъ 36 обор; (Православное обозрѣніе, 1888 г., т. 3, стр. 108).

Псалтырь учебная: "Тому же подобно и знаменіемъ честнаго Креста все доброе вѣры таинство учитъ насъ познавати тайну. Ибо три перста сложити вмѣсто: великій, и малый, и третій, что подлѣ малаго, исповѣдуется тайна божественныхъ трехъ ипостасей: Отца, и Сына, и Святаго Духа, единаго Бога въ трехъ лицѣхъ, два же перста: вышній и средній великій, вмѣсто сложити и протянути, показуется тайна Самого Господа нашего Ісуса Христа, иже естъ совершенъ Богъ и совершенъ человѣкъ" (Псалтыръ учебная при патр. Іосифѣ, единовѣрческаго изд. 7416 г. и кн. Кириллова гл. 14, листъ 179, изд. 1776 г. о крестѣ).

Изъ цълаго ряда приведенныхъ свидътельствъ мы видимъ, что св. православная Церковъ, основанная Господомъ нашимъ Ісусомъ Христомъ, отъ временъ апостольскихъ, научила върхощихъ ограждать себя крестнымъ знаменіемъ, употребляя для сего строго опредъленное сложеніе перстовъ, а именно двуперстіе. Языческая Русь, озарившись свътомъ христіанскаго ученія, вмъстъ съ върою приняла и это строго опредъленное перстосложеніе, какъ исходящее отъ Самого Христа и его учениковъ св. апостоловъ, и хранила его неизмънно до самаго потріаршества Никона.

Никонъ же, не взирая на то, что двоеперстіе есть апостольское преданіе, рѣшилъ замѣнить его троеперстіемъ. Въ этой замѣнѣ онъ всецѣло положился на современную ему восточную церковь, какъ имѣвшую въ то время троеперстіе, не обративъ никакого вниманія на то, что восточная церковь сама въ этомъ случаѣ, то-есть введеніи у себя троеперстія ошибалась, такъ какъ изъ выше приведенныхъ свидѣтельствъ мы видимъ, что восточная церковь содержала у себя, до введенія ею троеперстія, двуперстіе, слѣдовательно, она-то, то-есть восточная церковь, первая и уклонилась отъ этого правильнаго перстосложенія—двуперстія, замѣнивъ его такимъ перстосложеніемъ, которое не имѣетъ абсолютно никакого подтвержденія въ истинности и правильности ни со стороны чисто духовной литературы, ни со стороны гражданской —исторической. Наоборотъ, мы видимъ вездѣ и всюду, что

это перстосложение, то-есть троеперстие, есть перстосложение новое и во всякомъ случав не апостольскаго происхожденія и св. отецъ ученіе, ибо мы не находимъ этому основанія. Вотъ что гсворить о троеперстіи епископъ Господствующей церкви Филаретъ (бывшій тогда епископомъ римскимъ): "Слова объ апостольскомъ происхожденіи троеперстія, — говорить онъ, основаны на гнилых подпорахъ" (Православное обозрѣніе. 1887 г., т. 1, стр. 267). Троеперстное сложеніе, введенное патріархомъ Никономъ въ область русской церкви, кромѣ того, что оно не имъетъ за себя авторитетности ни въ святоотеческомъ твореніи, ни въ гражданской исторіи, оно и не имъетъ по своему изображенію перстовъ, той, такъ сказать, осмысленности символизма, какое содержитъ въ себъ, въ своемъ изображении двуперстие. Что подтверждается нынъ даже нъкоторыми и членами господствующей церкви. Въ старообрядческомъ журналъ "Церковь" епископъ австрійскаго согласія Михаилъ, приводитъ по этому вопросу слѣдующій разгороворъ священника господствующей церкви съ однимъ міряниномъ о той же церкви: Скажите, —спрашиваетъ мірянинъ своего јерея, вы согласились бы креститься двуперстно? Вѣдь вы знаете, что для старообрядца двуперстіе—необходимый признакъ праваго исповъданія. Если вы пойдете къ старообрядцамъ, то они прежде всего потребуютъ отъ васъ этого.. Да, согласился бы... Знаете, я въ обрядъ двуперстія вижу больше послѣдовательности богословской мысли, чѣмъ въ-троеперстіи. Христіанами мы называемся по имени Христа. Съ именемъ Христа неразрывно связано въ нашемъ сознаніи представление и о крестъ, образъ котораго мы на себъ и знаменуемъ. Сложите пальцы "двуперстно", по-старообрядчески, и вы увидите, что простертый указательный палецъ и "согбенный" великосредній изображають собою двѣ начальныя буквы имени Христа "Іс.". Эти два пальца ясно изображаютъ желающіе имя Того, въ честь Кого мы крестились, возносятся на чело, и ими начертывается знакъ нашего спасенія кресть. Развь этоть обрядь не говорить намъ о томъ, что Ісусъ Христосъ былъ вознесенъ на крестъ и распятъ? Развѣ полагающій на себѣ знамя креста не показываетъ тъмъ самымъ своей готовности распять ради Христа плоть

свою со страстьми и похотьми, взять крестъ и итти вслѣдъ Ісуса Христа? Какой другой обрядъ полнѣе показываетъ всю сущность христіанской религіи и морали? Такой полноты впечатлѣнія не получается отъ троеперстія, когда мы въчесть святой Троицы складываемъ персты и несемъ ихъ на чело... Троица не распиналась на крестъ, а распиналось Едино отъ лицъ ея. Что опять таки въ двуперстіи прекрасно выражается сложеніемъ трехъ перстовъ той же единой руки, но перстовъ, на чело не возлагаемыхъ, а какъ лишъ свидътельствующихъ своимъ присутствіемъ возложеніе первыхъ двухъ!"... (Жур. "Церковъ" № 1 за 1908 г.).

Искореняя изъ области Церкви безъ нужды, безъ цъли, святое апостольское преданіе о земныхъ поклонахъ и двуперстіи, патріархъ Никонъ, въ этомъ безусловно ошибался, да не только ошибался, но и погръщалъ, ибо отмънять или замѣнятъ церковное преданіе, коль-скоро оно православно, св. православною Церковію строго воспрещается. Ссылка же Никона въ отмѣну земныхъ поклоновъ и введенія троеперстія на преданіе св. апостолъ и св. отцевъ, есть безусловная ложь, потому что никто изъ нихъ не выдумывалъ троеперстія это во-первыхъ, а во-вторыхъ, и не отмѣнялъ земныхъ поклоновъ. Напротивъ, какъ мы видимъ изъ вышеприведенныхъ свидътельствъ, они именно установили земные поклоны, и отъ ихъ преданія дошли до насъ. Точно также и двуперстное сложеніе. Поэтому пастыри церковные и православный народъ никоновскаго времени, дабы не сдълаться измънниками и предателями древне-вселенской и древне-русской Церкви и клеветниками на св. Апостоловъ и свв. отцевъ, и возстали противъ такого Никоновскаго, дотолъ не слыханнаго новшества. И вотъ за свое смълое и вдохновенное выступленіе противъ незаконности и лживости перваго предпріятія Никона въ его реформѣ имъ и пришлось расплатиться за это дорогой цѣной, то-есть своей жизнію поротом димотодом атманайтеж ам или

(Продолженіе слѣдуетъ).

акотий и линку ондрожения иквори имен Т. Тулуповъ, и ид





#### но перстоят, на чело не возпатаемымъ, а макъ пишь свидъгольствующих в свои стор и спотопа. 18 возпожение первых в

Труды апостола Петра въ дълъ распространенія христіанства также велики, какъ и труды ап. Павла. Его проповъдь, произнесенная тотчасъ по сошестви Св. Духа, привлекла въ Церковь Христову сразу около 3000 человъкъ; исцъленіе хромого, и пропов'ядь, произнесенная посл'я сего въ храмъ, также обратила множество народа въ христіанство. Совершивъ крещение надъ Корнилиемъ и его семействомъ. ап: нъкоторое время проповъдывалъ въ Палестинъ и едва не былъ умерщвленъ по приказанію царя Ирода Агриппы: Петръ быть схвачень, посажень въ темницу и осужденъ на казнь. Совершение казни было отложено до окончания наступившаго въ то время праздника Пасхи. Върующіе, узнавъ о казни, которая ожидала ап. Петра, глубоко скорбъли о его судьбъ и часто, собравшись вмъстъ, усердно молились Богу. Богъ услышалъ ихъ молитву и чудеснымъ образомъ освободилъ Петра изъ темницы. Въ ночь передъ казнею, когда Петръ спалъ между двумя воинами, а стража у дверей стерегла темницу. предсталь Ангель Господень и, толкнувъ Петра въ бокъ, разбудиль его и сказаль: "Встань скорве, опоящься, обуйся и одънься, и иди за мною. Тогда цъпи, которыми были скованы руки Петра, упали, и онъ всталъ и последовалъ за Ангеломъ. Они прошли мимо первой и второй стражи, подошли къ желъзнымъ воротамъ, которыя сами собою растворились передъ ними, прошли нъсколько улицъ, и Ангелъ исчезъ. Петръ направился къ дому Маріи, матери Іоанна, гдъ многіе изъ върующихъ собрались для молитвы. Върующіе, считая освобожденіе ап. Петра невозможнымъ и ожидая близкую казнь его, сначала не повърили, что самъ Петръ явился къ нимъ и подумали, что это Ангелъ Когда же они, наконецъ, убъдились, что дъйствительно самъ Петръ стоитъ передъ ними, то онъ разсказалъ имъ о своемъ чудесномъ избавлени, и всъ прославили Бога.

Послѣ апостольскаго собора ап. Петръ отправился въ Антіохію, гдѣ впервые была учреждена имъ новая должность священно служителей епископа. Затѣмъ Петръ былъ въ Малой Азіи и Египтъ. Въ одномъ изъ главнѣйшихъ городовъ Египта, въ Александріи, онъ поставилъ епископомъ своего ученика Марка, который впослѣдствіи со словъ своего учителя написалъ Евангеліе, благовѣтствуя въ немъ о жизни, проповѣдяхъ, смерти Спасителя и воскресеніи.

Во время пребыванія Петра въ Рим'в возникло тамъ гоненіе на христіанъ со стороны римскаго императора Нерона. Ап. Петръ возбудилъ противъ себя гнъвъ императора обличеніями Симона-волхва, любимца Нерона. По повельнію императора онъ былъ схваченъ и осужденъ на казнь. Есть преданіе, что ап. Петръ, уступая просьбамъ римскихъ христіанъ, хотълъ было скрыться изъ Рима, но, выходя изъ воротъ города, онъ увидълъ идущаго ему навстръчу Господа и на вопросъ: "Куда, Господи, грядеши?" услышалъ: "Иду во второй разъ пострадать въ Римъ". Петръ счелъ это вилъніе за повельние возвратиться въ Римъ для принятия страданий и самъ отдался въ руки гонителямъ. Его присудили на считавшуюся тогда позорную казнь, -- на распятіе. Не считая себя достойнымъ принять такую же мученическую кончину, какую принялъ Спаситель, Петръ просилъ распять его головою внизъ, что и было исполнено.

Память св. верховнаго апостола Петра празднуется также 29-го іюня:

Ап. Петръ написалъ два посланія, называемыя соборными, такъ какъ они были обращены не къ одной какой либо церкви, но ко всъмъ вмъстъ доз дра динго стивој па

# 14. Апостолъ Іоаннъ.

Апостолъ Іоаннъ былъ любимый ученикъ Господа. Одному ему во время Тайной Вечери открылъ Христосъ, кто предасть Его; ему во время крестныхъ страданій поручилъ хражурналь "Шитъ Върм"

нить и покоить Матерь Свою до самой Ея смерти. Іоаннъ, исполняя повельніе, взяль къ себъ Пречистую Дѣву и оставался съ нею до блаженнаго Успенія Ея. Поэтому первое время апостоль проповъдываль только въ Палестинъ, и только по Успеніи Богородицы онъ отправился въ Малую Азію. Мъстомъ для своихъ проповъдей онъ избралъ семь малоазійскихъ городовъ. Поселясь въ одномъ изъ нихъ—Ефесь, онъ наблюдаль оттуда за основанными имъ церквами.

Когда началось гоненіе на христіанъ со стороны императора Домиціана, то Іоанна вызвали въ Римъ, такъ какъ къ тому времени изъ всѣхъ апостоловъ оставался въ живыхъ только онъ одинъ Іоанна обрекли на страшную казнь—сварить живымъ въ кипящемъ маслѣ, но сила Божія чудесно сохранила его, и онъ вышелъ невредимымъ изъ испытанія. Тогда Домиціанъ сослалъ его на уединенный островъ—Патмость. Въ трудахъ и молитвахъ проводилъ тамъ апостолъ время, и Богъ даль ему откровеніе о будущей судьбѣ Церкви и всего міра.

Это откровеніе Іоаннъ записаль въ книгу, названную Апокалипсисъ, что значить Откровеніе.

Послѣ смерти Домиціана Іоаннъ былъ возвращенъ изъ ссылки. Онъ поѣхалъ въ Ефесъ, гдѣ по просьбѣ христіанъ написалъ Евангеліе, по счету четвертое, такъ какъ было уже написано три Евангелія: Маркомъ, Лукою и Матееемъ.

Кромѣ Апокалипсиса и Евангелія, Іоаннъ написалъ три соборныхъ посланія:

Въ теченіи всей своей долгой жизни Іоаннъ неустанно пропов'ядываль и поучаль христіань. Въ своихъ пропов'ядяхъ онъ неизм'янно повторяль: "Братіе, любите другъ друга". Когда ученики спросили его, почему онъ постоянно напоминаетъ имъ о любви къ ближнему, то онъ сказалъ, что это самал великал запов'ядь, если ее исполнить, то значитъ исполнить весь законъ Спасителя.

Ап. Іоаннъ одинъ изъ всѣхъ апостоловъ скончался мирною смертью на 105 году свой жизни.

# -осто летого дини 15. Апостолъ Іаковъ.

Апостолъ Іаковъ называется братомъ Господнимъ, такъ какъ дъйствительно приходился ему братомъ по плоти (онъ

быль или сынъ Іосифа отъ первой жены или сынъ Маріи, сестры матери Божьей).

Господь по воскресеніи своемъ явился ему и поставиль его епископомъ церкви Іерусалимской. Іаковъ считается главнъйшимъ среди апостоловъ. На апостольскомъ соборѣ ему было представлено первое мѣсто, и по его слову состоялось рѣшеніе собора.

Апостолъ Іаковъ извъстенъ своею строгою жизнью: онъ не пилъ вина, не ълъ мяса, носилъ простую одежду. Своею праведною жизнью онъ заслужилъ уважение не только среди христіанъ, но даже среди іудеевъ, которые называли его не иначе, какъ праведникомъ. Съ каждымъ днемъ вліяніе Іакова на іудеевъ усиливалось, и многіе изътнихъ побращались въ христіанство. Іудейскіе законники стали онасаться, что Іаковъ пріобратаетъ среди іудеевъ большое значеніе и рашили воспрепятствовать этому. Однажды, встрътивъ престарълаго епископа, они возвели его на крышу церкви и сказали: "Разскажи намъ о Распятомъ". Когда-же апостолъ обратился къ собравшемуся народу съ ръчью, то іудеи сбросили его внизъ: Іаковъ, черезъ силу приподнявшись съ земли, молился: "Прости имъ, Господи! Они не въдятъ, что творятъ". Въ это время одинъ изъ іудеевъ, суконщикъ по ремеслу, ударилъ его по головъ валькомъ, отчего и наступила моменталь-VOUTELY TOOTLEBE CHOIX STATE OF THE OUTCOMESS CTOSTOMES AND THE OUTCOMESS CONTRACTS OF THE OUTCOMESS OF THE

Апостолъ Іаковъ написалъ одно соборное посланіе.

# 16. Разрушеніе Јерусалима (70 г. по Р. Х).

Въ то самое время, когда трудами великихъ апостоловъ и ихъ помощниковъ христіанство распространялось между различными народами, іудеи, не признавая Спасителя за Сына. Божія, со дня на день ожидали пришествія Мессіи, Который бы освободилъ ихъ отъ рабства римлянъ и возвеличиль ихъ надъ всёми народами міра. Гудеи волновались, враждовали между собою, поднимали возстанія противъ римлянь подъ предводительствомъмногочисленных лже-пророковъ и другихъ вождей Между тъмъ странныя предзнаменованія указывали іудеямъ на оприближеніе великихъ событій. Такъ дверь Герусалимскаго храма, которая была до того тяжела,

что двадцать человъкь съ трудомъ могли двинуть ее, однажды отворилась сама собою; во время Пасхи необычайный свътъ ночью озарилъ жертвенникъ. Затъмъ однажды вечеромъ весь народъ видълъ въ воздухъ надъ Герусалимомъ сражающихся всадниковъ, а въ день Пятидесятницы священники услышали въ храмъ звуки удаляющихся шаговъ и голосъ, говорившій: "уйдемъ отсюда"! Наконецъ появился въ городъ человъкъ, который безпрестанно восклицалъ: "Горе храму сему! горе Герусалиму!"

Тудеи, несмотря на зловъщія предзнаменованія, не оставляя своихъ распрей и ссоръ, искали случая начать съ римлянами войну, чтобы сбросить съ себя ненавистное иго. Наконецъ, подъ предводительствомъ смѣлыхъ вождей, преимущественно изъ Зилотовъ (особая партія, доказывавшая, что гръшно платить подати языческому императору), напали на Герусалимскую кръпость, охраняющуюся римскимъ гарнизономъ. Объщая даровать жизвь и свободу воинамъ, они заставили римлянъ сдаться, но когда последніе, поверивъ объщаніямъ; вышли изъ кръпостей, они въроломно умертвили ихъ. Когда въсть о такомъ безчестномъ поступкъ распространилась по городамъ, повсюду началось страшное избіеніе іудеевь; въ нікоторыхъ містахъ число убитыхъ достигало нъсколько тысячь. Тогда іуден въ свою очередь, мстя за убитыхъ братьевъ своихъ, стали опустошать страну, убивая вездъ иноплеменниковъ, грабя и сожигая имущество ихъ, и вскоръ Сирія, Палестина и Малая Азія облились кровью.

. Наконецъ римскій правитель Сиріи, Кестій Галлъ, двинулся съ своимъ войскомъ въ Іудею; іудеямъ удалось отразить первое нападеніе Галла, который былъ принужденъ отступить отъ Іерусалима. Христіане, бывшіе въ городъ, вспомня слова Спасителя: "Когда увидите Іерусалимъ окруженный войсками, тогда знайте, что приблизилось запустъніе его. Тогда, кто будеть въ Іудеъ, бъги въ горы, и кто въ городъ, выходи изъ него, и удалились въ маленькій городъ Пему, находившійся по ту сторону Іордана.

между тъмъ императоръ Неронъ, раздраженный неудачею Кестія Галла, послалъ на Іудею новое войско подъ начальствомъ опытнаго полководца Веспасіана. Веспасіанъ взялъ нѣсколько іудейскихъ городовъ и подступилъ къ Іерусалиму, но, будучи провозглашенъ императоромъ, вмѣсто умершаго Нерона, поспѣшилъ въ Римъ, передавъ начальствованіе надъ войсками своему сыну Титу.

Іерусалимъ, окруженный тремя высокими, кръпкими ствнами, представляль изъ себя неприступную кръпость и, если бы не кара Господня, обратившаяся на іудеевъ за ихъ беззаконія и за смерть Спасителя, невозможно было бы одолъть его. Но іудеи, не оставляя своихъ распрей и ссоръ, способствовали сами паденію своего города. По случаю праздника Пасхи въ Герусалимъ собралось множество народа (болъе 2 милліоновъ). Когда же римскія войска окружили городъ, то вскоръ всв съвстные припасы были истреблены жителями, и среди нихъ начался страшный голодъ. Люди стали ъсть травы, гнилое съно, мышей, лошадей и всякую падаль, наконецъ, дошло до того, что трупы умершихъ стали служить пищею, а одна жинщина, терзаемая муками голода, заколола и събла свое новорожденное дитя. Отъ голода начались болъзни, люди умирали сотнями, и некому было хоронить ихъ. Оставшіеся въ живыхъ бѣжали изъ города, но попадали въ руки римлянъ, которые распинали ихъ на крестахъ. Иногда число распинаемыхъ въ день доходило до 500. Такое страшное возмездіе получили іудеи за смерть Спасителя, распиная Котораго они кричали: "Смерть Его на насъ и на дътяхъ нашихъ". Титъ нъсколько разъ предлагалъ іудеямъ сдаться и наконецъ пошелъ на городъ приступомъ. Несмотря на отчаянное сопротивленіе, іудеи были разбиты, и римляне вошли въ городъ, предавъ его безъ сожальній и огню и мену. Только Іерусалимскій храмъ повельль Тить беречь и щадить, но отъ нечаянно попавшей головни онъ запылалъ и превратился въ груды развалинънист за исто отпека си пламина

Спустя 65 лъть послъ сего, іуден опять возстали противъ римлянъ подъ начальствомъ Варкохеба (знач. оынъ звъзды). Возстаніе было подавлено войсками императора Андріана, который приказаль совершенно разрушить Герусалимъ и пройти плугомъ по его удицамъ, въ знакъ того, что здъсь уже не городъ, а пустое поле. Впослъдствіи на развалинахъ Герусалима возникъ маленькій породъ римскій Елія

Капитолина, и іудеямъ подъ страхомъ смертной казни запрещено было приближаться къ нему. В достава и учитью исистава и приближаться къ нему.

### 17. Гоненіе на христіанъ отъ язычниковъ этимоста пили продадни в продадни предоставни пр

Страною, гдъ прежде всего возсіяль свъть въры Христовой, является Іудея и въ особенности главный городъ ея-Герусалимъ, гдъ впервые раздалась проповъдь о Спасителъ. сразу привлекшая къ себъ нъсколько тысячъ послъдователей При своемъ дальнъйшемъ распространении христіанство встръчаеть себъ враговъ въ лицъ ближайшихъ противниковъіудейскихъ законниковъ и первосвященниковъ, такъ какъ значеніе послъднихъ, какъ строгихъ ревнителей закона Моисеева, по мъръ развитія христіанства уменьшалось съ каждымъ днемъ. Завидуя успъхамъ апостоловъ и желая удержать власть въ своихъ рукахъ, іудеи всеми силами стремились воспрепятствовать распространению христіанства. Для этой цёли они воздвигали гоненія на смёлыхъ проповъдниковъ и нъкоторыхъ въ ярости убивали (архидіаконъ Стефанъ, ап. Іаковъ). Гоненія отъ іудевъ направлялись главнымъ образомъ на апостоловъ, діаконовъ и другихъ пропоповъдниковъ слова Божія; мирные же христіане жили въ это время спокойно, свободно исповъдуя въру въ Христа. Но когда христіанство изъ Іерусалима распространилось по другимъ городамъ и нашло себъ послъдователей среди язычниковъ, то оно встрътилось съ новымъ врагомъ-язычествомъ. Языческая религія была господствующей религіей Римскаго государства, подъ властью котораго находилась Іудея. Пока христіанство распространялось только въ Іудеи и не выхопило изъ ея предъловъ, Римское правительство не обращало вниманія на развитіе его и не принимало никаких в мітръ къ его искорененію. Но когда христіанство проникло въ самый Римъ и привлекло множество послъдователей какъ изъ простого народа, такъ и изъ высшихъ сословій, римскіе императоры, начальники, языческіе жрецы, ученые и др., почувствовавъ опасность, стали гнать христіанъп Гоненія отъ язычниковъ продолжались два съ половиною въка и отличались страшною жестокостью: Гонители имъли цълью: совершенно уничтожить христіанъ, не щадили никого, подвергая мученіямъ и казнямъ даже женщинъ и дътей.

Такую сильную ненависть возбудили христіане противъ себя потому, что учение христіанское было совершенно противоположно языческому: оно требовало любви къ ближнему. смиренія, воздержанія и поста, въ то время какъ въ Римской имперіи на ряду съ знатными богачами, проводившими жизнь въ безумной роскоши, пирахъ и веселіи, существовали цълыя тысячи рабовъ, унижаемыхъ и оскорбляемыхъ господами, считавшихся вещью, но не людьми. Кромъ этой общей причины, вызвавшей ненависть къ христіанамъ, были и другія: императоры опасались христіанъ, считая ихъ заговорщиками, которые стремятся погубить государство; жрецы ненавидили ихъ, такъ какъ съ распространеніемъ христіанства теряли значение языческие боги, которымъ они служили и изъ службы которымъ извлекали себъ доходы; ученые, философы презирали христіанъ, считая ихъ суевърными, невъжественными людьми, върящими сказкъ о воскресеніи Христа; простой народъ считалъ христіанъ безбожниками, такъ какъ не видълъ у нихъ ни идоловъ, ни жертвенниковъ. Особенно ненавилъли христіанъ жрецы и волхвы; для того, чтобы возбудить противъ нихъ ненависть народа, они распускали про върующихъ различныя клеветы: будто-бы они на своихъ собраніяхъ пьють кровь и тдять тела малыхъ детей, для чего убивають ихъ во множествъ, и другія вымыслы.

Первое гоненіе отъ язычниковъ произошло при императорѣ Неронѣ (64—68 г.г. по Р. Х.). Неронъ былъ жестокій, не только не заботившійся о своихъ подданныхъ правитель, но губившій ихъ ради своего удовольствія. Такъ для своей потѣхи онъ приказалъ поджечь Римъ, отчего и выпорѣла половина города. Когда же лишившійся крова народъ сталѣ роптать и винить императора, то Неронъ, желая свалить съ себя вину, обвинилъ въ поджогѣ христіанъ. Народъ повѣрилъ клеветѣ и воздвигъ гоненіе на вѣрующихъ вмѣстѣ съ правительственными чиновниками: христіанъ хватали, подвергали страшнымъ мученіямъ, пока они не были замучиваемы до смерги. Ихъ пригвождали къ крестамъ, зашивая въ пікуры звѣрей, травили собаками или, обливая горючими вещества-

ми, зажигали и устраивали изъ нихъ живые факелы. Во время гулянія, устроеннаго Нерономъ, весь садъ его былъ освъщенъ такими факелами. Гоненіе продолжалось четыре года до самой смерти Нерона.

второе гоненіе на христіанъ было воздвигнуто императоромъ Домиціаномъ Домиціанъ былъ государь во всемъ по-

дозрительный и жадный до денегь. пана за удва вы нарават

Онъ особенно преслъдоваль богатыхъ христіанъ, имъніе которыхъ послъ ихъ смерти отходило въ пользу государства. Услыхавъ, что въ Гудеъ живутъ родственники Спасителя (внуки апостола Гуды, брата Господня) и ожидаютъ Его пришествія, онъ вызвалъ ихъ въ Римъ и отпустилъ только тогда, когда убъдился, что они люди объдные и ожидаютъ не земного царя, а Небеснаго. По его приказанію былъ подвергнутъ страшной казить (сварить живымъ въ кипящемъ маслъ) ап. Іоаннъ но когда, съ Божьей помощью, ап. вышелъ невредимъ изъ испытанія, то былъ сосланъ на островъ Патмосъ.

При послъдующихъ императорахъ гоненія на христіанъ временно пріостанавливались (при импер. Нервъ, Александръ Северв), но потомъ возобновлялись еще съ большею жестокостью. Самыя жестокія гоненія произошли при император'в Декіи и Діоклитіанъ. Гоненіе Декія было чрезвычайно жестоко, но непродолжительно. Діоклитіанъ раздѣлилъ свое громадное государство на 2 части: въ одной изъ нихъ (западной) онъ правилъ самъ, а другую (восточную) передалъ подъ управленіе полководца Максиміана Геркула. У каждаго изъ правителей были помощники-кесари: у Діоклитіана жестокій ненавистникъ христіанъ Галерій, у Максиміана кроткій Констанцій Хлоръ. Галерій имъль сильное вліяніе на Діоклитіана и возбудилъ его противъ христіанъ. Діоклитіанъ издалъ 4 эдикта (распоряженія), въ которых строго запрещаль слъдовать христіанскому ученію и назначаль строгія наказанія и лишенія христіанамъ. Наконецъ ръшено было къ положенному сроку истребить всёхъ христіанъ до единаго, разрушить ихъ храмы и жилища. Срокомъ для этого назначили 23-е февраля 308 года, день великаго языческаго праздника.

Прежде всего разрушили и разграбили христіанскій храмъ въ Никомидіи; храмъ былъ сожженъ со всъми находившими-

ся тамъ върующими, отказавшимися принести жертву богамъ. Затъмъ начали истреблять христіанъ съ такою жестокостью, что трудно описать. "Если бы у меня",—пишетъ одинъ изъ современниковъ,—"были бы сотни устъ и желъвная грудь, то и тогда я не могъ-бы исчислить всъхъ родовъ мученія, претерпънныхъ върующими". Свиръпая жестокость гонителей доходила до того, что изувъченныхъ снова лъчили, чтобы мучить. Христіанъ бросали на съъденіе дикимъ звърямъ, устраивая изъ этого зрълища, цирковыя представленія для римлянъ.

Въ теченіе всего правленія Діоклитіана Церковь не им'вла покоя, множество христіанъ приняли мученическую кончину.

Мужество ихъ, твердая въра въ Спасителя, любовь къ самимъ врагамъ производили сильное вліяніе на язычниковъ и способствовали еще большему распространенію христіанства.

# 18. Константинъ Великій и дъйствія его въ пользу Церкви.

Въ то время, когда ужасы гоненія на христіанъ достигли наибольшей силы, возросталъ и укрѣплялся защитникъ върующихъ въ лицъ Константина.

Константинъ былъ сынъ кроткаго Констанція Хлора, правившаго западною частью имперіи. Констанцій не только не преследоваль христіань, но наобороть, видя ихъ честность и неподкупность, предпочиталь ихъ на государственной служов язычникамъ. Мать Константина, Елена, будучи христіанкою, воспитывала сына въ духъ христіанской религіи и вселила въ него расположение къ христіанамъ. Константинъ былъ свидътелемъ всъхъ ужасовъ гоненій, въ особенности въ то время, когда онъ былъ посланъ ко двору восточнаго императора Діоклитіана. Страшныя мученія, претерпіваемыя христіанами, возбуждали въ юномъ Константинъ жалость и сочувствіе къ върующимъ, а ихъ непоколебимая въра и неустрашимость—уваженіе къ нимъ и къ исповъдуемому ими Богу. Такимъ образомъ Константинъ съ дътства былъ предрасположенъ къ принятію христіанства, но, не въря языческимъ богамъ, онъ еще не былъ христіаниномъ. Тогда Богь въ чудесномъ виденіи открыль ему истину и темъ окончательно склониль его на сторону христіанъ. Сдёлавшись послів смерта отца своего императоромъ западной части имперіи, Константинъ принужденъ былъ вступить въ борьбу съ Максентіемъ, желавшимъ отнять у него императорскую власть. Константинъ имѣлъ меньше войска, чѣмъ Максентій, но съ Божьей помощью онъ вышелъ побъдителемъ изъ труднаго испытанія. Однажды вечеромъ, когда солнце стояло уже на западъ, Константинъ увидълъ на небъ сіяющій крестъ и надънимъ надпись: "Симъ побъдишь".

Ночью самъ Господь явился ему во снъ и повелълъ устроить знамя на подобіе креста и изобразить кресть на шитахъ и на шлемахъ воиновъ. Константинъ исполнилъ повельніе и подъ спасительнымъ знакомъ креста одержаль побъду надъ врагомъ и вошелъ въ Римъ. Здъсь на площади онъ приказалъ поставить статую съ длиннымъ копьемъ въ видъ креста и съ надписью: "Этимъ спасительнымъ знаменіемъ я поб'єдилъ врага и спасъ городъ". Н'єсколько времени спустя, Константинъ издаль указъ, которымъ признавалось за христіанами право испов'ядывать в'тру Христову и возвращалось все отнятое у нихъ во время гоненій (312 г.). Побъдивъ съ Божьей помощью новаго врага въ лицъ родственника своего Ликинія, Константинъ окончательно обратился къ въръ Христовой и сталъ ревностнымъ защитникомъ ея послъдователей. Онъ даровалъ много милостей христіанамъ. Въ указахъ, изданныхъ по его повелънію, запрещалась крестная казнь, отмънялись кровавыя игрища въ циркъ, было повелъно праздновать день Воскресенія и другіе христіанскіе праздники. Языческая партія, сильная въ Римъ, противодъйствовала постановленіямъ императора, вслъдствіе чего онъ, покинувъ языческую столицу, перевхалъ на востокъ въ основанный имъ на берегу Босфора новый городъ Константинополь-

По желанію Константина мать его, святая царица Елена, совершила путешествіє въ Іудею для обрѣтенія креста. Господня Найдя въ указанной ей пещерѣ три креста и желая 
узнать, на которомъ изъ нихъ былъ распятъ Спаситель, Еле 
на приказала прикладывать всѣ кресты по-очереди къ одному изъ принесенныхъ для погребенія умершихъ. При прикосновеніи къ покойнику креста Господня, умершій воскресъ, и

всѣ присутствовавшіе съ благоговѣніемъ поклонились животворящему древу. Чтобы показать кресть многочисленной толпѣ народа, его воздвигли на высоту, и всѣ совершили поклоненіе ему. Съ тѣхъ порь быль установленъ праздникъ Воздвиженія Креста Господня (14-го сентября). Царица Елена построила въ Іудеѣ нѣсколько храмовъ: на Голгоеъ, на Едеонской горѣ, въ Виелеемѣ и въ Хевронѣ, у дуба Мамврійскаго.

Константинъ, будучи въ душъ христіаниномъ, по тогдашнему обычаю долго отлагалъ крещеніе. Только почувствовавъ приближеніе смерти, онъ съ благоговѣніемъ принялъ святое таинство. Онъ умеръ 21-го мая 337 года. Церковь причла его вмъстъ съ благочестивою матерью къ лику святыхъ и почтила ихъ наименованіемъ равноапостольныхъ.

### 19. Юліанъ отступникъ.

Христіанство, восторжествовавъ надъ язычествомъ при Константинъ, должно было выдержать новую, но уже послъднюю борьбу съ нимъ при Юліанъ. Юліанъ приходился Константину племянникомъ и былъ воспитанъ въ строго христіанскомъ духѣ. Но такъ какъ его воспитателями были христіане изъ аріанъ, то они, пріучая своего воспитанника къ исполнению христіанскихъ обрядовъ и обычаевъ, не сумъли возбудить въ немъ истинной любви къ въръ Христовой. Видя лицемъріе своихъ воспитателей, ихъ споры и ссоры, Юліанъ съ дътства возненавидълъ христіанъ. Чтобы дополнить свое образованіе. Юліанъ отправился въ Грецію, гдв сблизился съ языческими учеными и жрецами. Онъ увлекся ихъ ученіемъ о служеніи богамъ и передался совершенно на ихъ сторону: онъ отрекся отъ крещенія, окропивъ себя идоложертвенною кровью. Объявить открыто о своемъ отступленіи отъ христіанства Юліанъ не рѣшался; но необходимость притворяться и скрывать свои истинныя чувства и убъжденія еще болье усилила въ немъ ненависть къ христіанской въръ. Когда въ 361 году скончался императоръ Констанцій, то Юліанъ былъ провозглашенъ императоромъ и получиль возможность открыто перейти на сторону язы-

Ниспровержение христіанства и возстановленіе язычества

сдълались главною цълью Юліана. Онъ тотчасъ же объявиль себя почитателемъ боговъ Греціи и Рима, велѣлъ во всѣхъ городахъ открыть языческія капища (храмы) и гдѣ они были разрушены христіанами, построить новыя на счеть христіанъ. Юліанъ понималь, однако, что язычество не можеть имъть силы, если не преобразуется и не очистится. Христіане показали міру прим'връ высокой нравственной жизни: любви. смиренія и чистоты, посл'я чего безнравственность язычниковъ поражала всъхъ съ перваго взгляда. Юліанъ задумалъ преобразовать язычество по образцу нравственнаго закона христіань; онъ запретиль жрецамъ являться на публичныя увеселенія, требоваль, чтобы они вели жизнь чистую и воздерженную и поучали народъ, какъ своимъ примфромъ, такъ и проповъдями. Возвышая язычество, Юліанъ въ то же время дъйствовалъ противъ христіанъ самыми хитрыми мърами. Явнаго гоненія онъ не возбуждаль и даже въ началъ своего царствованія вызваль изъ ссылки всьхъ изгнанныхъ. но, ненавидя христіанъ, онъ всячески старался унизить ихъ; онъ запретилъ имъ имъть свои училища и поступать на государственную службу и т. п. Желая посмъяться надъ христіанами, онъ приказаль кропить идоложертвенною кровью всё съёстные припасы на базарахъ, надеясь, что христіане, не зная о томъ умыслъ, вкусять запрещенной пищи, но по повельню Божію св. мученикъ Өеодоръ Тиронъ явился ночью епископу константинопольскому и запретиль употреблять въ пищу купленные на рынкъ продукты, но варить и ъсть пшеницу съ медомъ. Съ тъхъ поръ ведется въ Церкви обычай употреблять на первой недъли великаго поста коливо (пшеницу съ медомъ) въ память св. мученика Өеодора Тирона.

Такими насмѣшками и издѣвательствами дѣло не кончилось, язычники, узнавъ о ненависти императора къ кристіанамъ, подняли противъ нихъ гоненія. Въ однихъ мѣстахъ язычники подвергали христіанъ страшнымъ истязаніямъ, въ другихъ грабили и разоряли христіанскіе храмы и кладбища, и все это совершалось безнаказанно. Языческіе начальники, которые были поставлены вмѣсто христіанскихъ, потворствовали язычникамъ въ ихъ беззаконіяхъ и получали за то награды отъ Юліана.

Наконецъ Юліанъ задумалъ возстановить храмъ Іерусалимскій, который, согласно пророчествамъ, былъ разрушенъ и никогда не могъ быть возобновленъ. Юліанъ разрушенъ іудеямъ начать работы для возобновленія храма и объщалъ имъ свою помощь. Но едва успъли расчистить мъсто и приготовить матеріалъ для постройки, какъ страшное землетрясеніе съ бурею и вихремъ разметало все заготовленное, и множество работниковъ было задавлено обломками и камнями. Ужасъ объялъ іудеевъ, они убъдились, что самъ Богъ противъ нихъ и оставили дъло.

Недовольный и раздраженный всёми неудачами, Юліанъ отправился въ походъ противъ персовъ, съ которыми началась въ то время война. Въ одной изъ битвъ Юліанъ былъ смертельно раненъ стрёлою. Чувствуя приближеніе смерти, Юліанъ схватилъ въ горсть стустокъ крови, вытекавшей изъ раны, и бросивъ его вверхъ, воскликнулъ: "Ты побъдилъ меня, Галидеянинъ!"

Юліанъ умеръ въ 363 году, уступивъ престолъ императору Валентиніану, ревностному христіанину. При Вадентиніанъ христіане вновь пріобръли свои прежніе права и спокойствіе.

#### 20. Вселенскіе соборы и ихъ значеніе. Первый вселенскій соборъ.

Когда прекратились гоненія на христіанъ отъ язычниковъ, христіанская Церковь должна была перенести новое испытаніе: среди христіанъ появились лжеучители, которые ложно толковали Св. Писаніе и вводили тімъ людей въ заблужденіе. Нѣкоторыя лжеученія, или ереси нашли себѣ многихъ послёдователей и пріобрёли большую силу. Между еретиками и върными христіанами поднимались споры, распри, злоба. Для того, чтобы прекратить споры и выяснить истинное ученіе, отцы и учители Церкви по возможности со всей вселенной собирались въ назначенное мъсто и сообща обсуждали ересь. Такое собраніе отцовъ и учителей Церкви называется вселенскимъ соборомъ. Вселенскіе соборы принесли большую пользу Церкви: по благодати Св. Духа они изъяснили сущность христіанскаго ученія и опредълили особые правила (каноны) для руководства въ Христовой Церкви. Собраніе этихъ правилъ находится въ книгъ "Кормчей".

Всего вселенскихъ соборовъ было семь. Первый вселенскій Соборь быль созвань въ 325 году въ город'в Никев противъ еретика Арія. Арій быль пресвитеромъ въ г. Александріи Онъ училь, что Сынъ Божій, Ісусъ Христосъ, не есть Вогь, а только твореніе Божіе, что было время, когда Его не было, а потомъ Богъ сотворилъ Его, прежде всъхъ другихъ существъ, поэтому Ісусъ Христосъ есть первое и самое лучшее твореніе Божіе. Ученіе Арія распространилось среди христіанъ съ большимъ успъхомъ. Чтобы обличить ересь Арія, императоръ Константинъ Великій велізль созвать соборъ. Въ назначенное время въ г. Некев собралось 318 отцовъ и учителей Церкви. Въ числъ ихъ находились св. Афанасій Великій, архіепископъ александрійскій, и св. Василій Великій, архіепископъ Кесаріи каппадокійской, и архіепископъ мирликійскій Никола Чудотворецъ. На соборъ ученіе Арія было объявлено ложнымъ, истинное учене о Сынъ Божіемъ было выяснено и изложено въ краткихъ словахъ. Это краткое излоленіе ученія о Сын'в Божіемъ и составили первые 7 членовъ символа въры. не П. линието нех.

## оптойолого и павада сіндости восто подобрана.

Вслъдъ за ересью Арія возникла новая ересь Македонія. Македоній былъ епископомъ въ городъ Константинополъ. Его лжеученіе касалось третьяго Лица Святой Троицы—Св. Духа. Македоній училъ, что Духъ Св. не есть Богъ, а только сила Божія, которая подчиняется Богу Отцу и Богу Сыну. Для обличенія ереси Македонія въ Константинополъ былъ созванъ новый соборъ (381 г.). Въ числъ собравшихся на него отцовъ и учителей. Церкви былъ Григорій Вогословъ, архіепископъ константинопольскій, который много способствовалъ разръшенію спора съ еретиками.

- 7. На соборѣ ересь Македонія была отвергнута и вмѣстѣ съ тѣмъ было выяснено истинное ученіе о Духѣ Св., Который признавался третьимъ Лицомъ Св. Троицы, равнымъ и единосущнымъ Богу Отцу и Богу Сыну.

этамже и проче христіанскіе догматы были прибавлены въ числь 5 членовъ къ первымъ 7 членамъ символа въры:

### желето влідотрогі 22. Третій вселенскій соборъ запавном жимо

Третій вселенскій Соборъ былъ созвань въ город'я Ефес'я въ 431 году противъ лжеученія Несторія. Несторій былъ архіепископомъ константинопольскимъ и пользовался уваженіемъ и любовью народа.

Но однажды, когда въ присутствіи Несторія одинъ изъ діаконовъ произносилъ пропов'єдь и назвалъ въ ней Богородицу-Христородицей. Несторій не только не поправиль его ошибки, но даже подтвердилъ ее: онъ сталъ учить, что Дъва Марія родила не Бога, а человъка Ісуса Христа, въ Котораго впоследствіи, благодаря святости Его жизни, вселилось Божество. Следовательно, по ученю Несторія выходило, что Богъ жилъ въ Ісусъ Христъ, какъ бы въ храмъ, дъйствовалъ черезъ Него также, какъ онъ дъйствовалъ черезъ пророковъ Моисея и др. Поэтому Ісуса Христа Несторій называлъ не Богочеловъкомъ, но Богоносцемъ, а Пресвятую Дъву Марію—Христородицей, такъ какъ родившійся отъ нея былъ не Богъ, а простой человъкъ, по имени Христосъ. Противъ ереси Несторія возстали многіе отцы и учители Церкви и въ особенности—Св. Кириллъ, патріархъ александрійскій. По повельнію императора Өеодосія быль созвань въ Ефесь соборь. На этомъ соборъ ересь Несторія была осуждена и было составлено истинное ученіе о воплощеніи Сына Божія въ слъдующихъ словахъ: "Исповъдуемъ, что Господъ Нашъ Ісусъ Христосъ есть Сынъ Божій, Вогь совершенный и человъкъ совершенный, что Онъ прежде въкъ рожденъ отъ Отца по Божеству и въ последнія времена рожденъ отъ Девы Маріи по человъчеству, такъ совершилось единение двухъ естествъ, ради котораго единаго Христа и единаго Господа исповъдуемъ".

На этомъ же соборъ было положено правило, которымъ воспрещалось составлять новый символъ въры и въ чемълибо измънять Никейскій.

#### 23. Четвертый вселенскій соборъ.

Ересь Несторія, возбудивши много горячих в споровъ, долгое время волновала христіанъ. Одинъ изъ противниковъ Несторія, Евтихій, архимандрить одного изъ константинополь-

скихъ монастырей, опровергая заблужденіе Несторія, сталъ высказывать мнѣніе, что Ісуса Христа нужно признавать не человѣкомъ и Богомъ, соединившихся въ одно—Богочеловѣка, а только одного Бога, что человѣческое естество въ Немъ было поглощено Божескимъ, такъ что тѣло Ісуса не подобно нашимъ тѣламъ. Противъ ерееи Евтихія по повелѣнію императора Маркіяна былъ созванъ новый вселенскій Соборъ, по счету Четвертый, въ 451 году въ г. Халкидонѣ.

Соборъ осудилъ ересь Евтихія и положилъ считать въ Ісусъ Христъ два естества. Божеское и человъческое, по Божеству онъ превъчно рождается отъ Отца, по человъчеству онъ родился отъ Пресвятой Дъвы Маріи и во всемъ подобенъ намъ, кромъ гръха; Божеское и человъческое естества соединены въ Немъ несліянно и неизмънно (противъ Евтихія), нераздъльно и неразлучно (противъ Несторія). Послъдователи Евтихія стали называться монофизитами или одноестественниками, такъ какъ признавали въ Ісусъ Христъ одно естество Божеское. Несмотря на осужденіе собора ереси Евтихія и Несторія, споры можду монофизитами, несторіанами и върными христіанами не только не прекращались, не еще болъе возрастали.

-61909 OLED H GHOL (Продолженіе следуеть). На эрода страво агмата -6190 ara alkand sull) природова в ответу рошнитая одела



no versesserentiti rates consequences orangaio anyxa ecreerari.

"Сусмь". На этомь же соборь было петожено правило, которымъ воспрещением составлять воный симполь въры и оъ чемътибо налынать Пикойску.

23. Четвертый вселенсий соборъ-

Бресь Несторія, везбудивам спото горачих споровь, долгое время волионала христіанть. Одить пать протпаниковъ Весторія, Бътихія, архимацирить одного иль константичноголь-



(Продолженіе\*)

Самокрещенство въ Самарской губерніи получило начало отъ Матвея Андреевича, который, будучи нѣтовцемъ и сознавая крещеніе нѣтовцевъ безблагодатнымъ, крестилъ самъ себя. Матвѣй Андреевичъ зналъ о существованіи Церкви Христовой въ средѣ самарскихъ христіанъ, но сомнѣвался въ принятій отъ нихъ крещенія за то, что они "вели слабое житіе", т. е. носили современную себѣ одежду и пили чай, хотя достовѣрно извѣстно, что большинство христіанъ-поморцевъ въ то время, несмотря на жизнь въ большомъ губернскомъ городѣ, далеко не всѣ вели "слабое житіе", т. е. носили современную одежду, а одѣвались въ старо-модные доглополые кафтаны, воздерживались отъ чаепитія и волосы стригли "по-христіански", т. е. въ кружало.

Движеніе самокрещенское широкой волной прокатилось по Руси и въ средѣ хрисгіанъ поморцевъ прошло отъ западнаго края за Уральскія горы въ Сибирь и на Кавказъ. Споры о крещеніи общества, основаннаго Матвѣемъ Андреевичемъ, распространяются и волнуютъ общества, а потому требуютъ соборнаго суда, до котораго всѣ соборяне должны внимательно изучить дѣло. Для изученія настоящаго дѣла мы печатаемъ нѣсколько писемъ, поступившихъ въ редакцію журнала "Щитъ Вѣры", въ томъ числѣ письмо самого Матвѣя Андреевича къ Симеону Гермогеновичу, а также два письма Л. Ө. Пичугина и одно А. А. Надеждина по сему вопросу,

Не вдаваясь въ подробный обзоръ названныхъ писемъ, мы предоставляемъ самимъ читателямъ сдѣлать необходимыя поясненія, какія имъ извѣстны, какъ по поводу дѣйствительности самыхъ писемъ, такъ и по поводу текста ихъ. Всѣ эти матеріалы будутъ также напечатаны въ ж. "Щитъ Вѣры", дабы читатель всесторонне изслѣдовалъ вопросъ. Свои крат-

<sup>(\*</sup> См. № 4 журнала "Щитъ Вѣры" за 1914 г.

кія замѣчанія мы дѣлаемъ въ концѣ писемъ. Всѣ приведенныя письма любезно доставлены намъ общиной с. Орѣхова-Зуева, Владимірск. губ. Причемъ только одно письмо Л. Ө. Пичугина къ И. М. Цвѣткову отъ 16 іюля 7420 л. въ оригиналѣ, а остальныя въ копіяхъ, переписанныхъ на пишущей машинкѣ. При печатаніи мы соблюдаемъ не только текстъ писемъ, но и орфографію.

"Копія съ письма Матвѣя Андреевича.

Господи Ісусе Христе Сыне Божій помилуй насъ аминь. Милостивый Государь Симеонъ Гермогеновичъ.

"Покорно просимъ Васъ мы всъмъ нашимъ обществомъ, разрѣшите таковое наше съ Вами сомнѣніе и разногласіе, и распрю, и великій раздоръ, и давати намъ самимъ себя всѣмъ не познавшимъ истинну на посмъхъ, и укоръ, и поношенія, и соблазнъ, потому что поповщина и нѣтовщина насъ зазираютъ и ругаются, и поношаютъ, и укоряютъ насъ, и посмѣхаются намъ, и удивляются, и говорятъ намъ: "что де вы, поморцы, вст во единомъ разумт пребываете и отъ Великороссійскія церкви къ вамъ приходящихъ паки во второе покрещиваете, а сами съ собою несогласны пребываете и еретиками и некрещенными другъ друга называете и паки еще другъ отъ друга, какъ отъ еллинъ приходящихъ паки покрещиваете, а насъ де къ себъ привлекаете; а отъ васъ де намъ не спасенію научиться, но паче только отъ Бога отлучиться и въ жидовство больше притвориться и въ сатану преобразиться", потому что они видятъ таковое наше великое непостоянство и того ради они ко благочестію приступити великое имъютъ упрямство, потому что Вы насъ противниками и самочинниками, и еллинами, и некрещенными называете, и паки еще отъ насъ приходящихъ къ Вамъ, какъ отъ еллинъ приходящихъ, второе покрещиваете. И за таковую Вашу великую дерзость и укоренія Христа ради подайти намъ отъ Божественнаго писанія правильный отвѣтъ и кому мы подобны: еллиномъ или жидамъ, или еретикамъ-именно какимъ, и которыя содержимъ ереси, и за какія именно ереси отъ насъ къ Вамъ приходящихъ покрещиваете, и противниками, и самочинниками, и некрещенными насъ обзываете. А мы во всемъ, какъ стати предъ Богомъ и страшнымъ Его Суди-

щемъ, и Святыми Его Ангелы и всѣми святыми Его, всю истинну Вамъ извъствуемъ, что мы святой Соборной и Апостольской Церкви противности, или гордости, или самочинія отъ начала нашего познанія святаго крещенія не имѣли, ниже имъти хощемъ, такоже и старъйшинства и власти не желахомъ, ниже желати хощемъ, но мы за преданія Святыя Соборныя и Апостольскія Церкви и за законы и за обычаи ея всякія напасти и скорби и гоненія претерпъвали и умрети ихъ ради желаемъ и всякое преданіе еретическое и обычаи ихъ отвергаемъ. И о себъ всю истинну всъмъ Вамъ, какъ предъ Богомъ, извъщаемъ и Васъ о себъ увъдомляемъ, какъ мы ко христіянскому благочестію и крещенію со вседушнымъ усердіемъ и теплымъ желаніемъ приходили, и отъ кого именно позволеніе и благословеніе сами себя крестити получили, и какимъ образомъ мы свое согласіе мало-по-малу по нуждъ своей распространили, и какъ отъ Васъ отлучилися еще, и когда мы въ нътовщинъ много лътъ пребывали, и тогда мы отъ Божественнаго писанія и правилъ Великороссійскія Церкви крещенія не право разознали и креститися второе пожелали, и въ городъ Самару къ Никифору Григорьевичу Малышеву, приказчику, на квартиру пріѣзжали, и отъ него паче болъе отъ Божественнаго писанія и правилъ о Россійскомъ крещеніи узнали, и какъ и отъ кого еще во второе креститися вопрошали. И онъ намъ на сіи рѣчи говорилъ отъ кого хощете, отъ того и креститися, отъ меня или отъ иного кого-нибудь. И мы ему на сіи рѣчи отвѣщали, что мы креститися вседушно желаемъ и васъ еретиками не называемъ, но только отъ Васъ креститися сомнъваемся за ношенія иноземскихъ и еретическихъ одеждъ, и за питія чаевъ, потому что мы такимъ одеждамъ и часпитіямъ необычны и они намъ кажутся непріятны и мерзски; а мы у Васъ видимъ много таковыхъ съ Вами вкупъ ядятъ и піютъ, и Богу молятся и того ради мы креститися отъ Васъ и сомнъваемся." Онъ намъ на сіе таковое отвъщаль и выписки изъ книги Дмитрія Сербскаго о латинскихъ ересяхъ и одеждахъ еретическихъ и о чав намъ читалъ, и одежды латинскія и чаепитія не одобрялъ, но только намъ еще сказалъ, что де мы носили одежды еретическія и чай пьемъ по своей слабости". Съ того же выписка и мы свой списали во всемъ ему подобенъ и хранимъ его у себя и до нынъ. И потомъ еще мы ему. Малышеву, тогда говорили: "что насъ изъ нѣтовщины многія люди креститися желаютъ, но только за одежды еретическія и за питіе чаевъ отъ Васъ креститися сомнѣніе полагаютъ. И онъ намъ на таковыя ръчи отвъщалъ: "аще ли де Вы отъ насъ креститися сомнъваетеся, то де вы сами себя крестити: кто-нибудь изъ васъ одинъ, а не всъ кождо самъ себя и потомъ тотъ можетъ и другихъ крестить." И потомъ тогда мы еще ему говорили: "что будетъ ли намъ такое крещеніе во спасеніе. "И онъ на сіе отвъщалъ и взялъ большой цвътникъ и въ немъ читалъ намъ и самимъ намъ казалъ, како мнози святіи сами себя крестили и спасеніе получили. И мы тогда его къ намъ великому пріятству и дущевному его къ намъ поболѣнію, вседушно повѣрили и ничего еще больше отъ него не пытали и не вопрошали, потому что мы протчаго во христіянахъ поморскаго согласія разностей и раздоровъ никакихъ не знали и не слыхали, и о себъ мы вашей ненавъсти и неудовольствія къ намъ отъ Васъ не помышляли, а власти и старъйшинства не желали и не искали, Ващей къ намъ душевной любви ожидали, а больше отъ Васъ мы ничего не знали. И потомъ еще тогда говорилъ Никифоръ Григорьевъ намъ, что де я вижу Ваше вседушное желаніе ко крещенію и негордостный Вашъ нравъ и смиреніе, но однако пойдемте со мною къ старикамъ и принесите Вы имъ прощеніе и примите отъ нихъ благословенія того ради, дабы не было въ насъ раздоровъ и сомнънія о Вашемъ крещеніи: аще де вы и особо стоять будете и кто отъ васъ къ намъ пріидетъ или отъ насъ къ вамъ, то бы де безъ сомнѣнія другъ отъ друга крещенія пріимати". И тогда мы въ Самаръ у Ивана Лаврентьевича Кочеткова старикамъ: Ивану Борисову и Павлу Ивановичу и Никифору Григорьевичу и прочимъ прощенія приносили и благословенія отъ нихъ сами себя крестити получили, и кресты тълесныя, и иконы, и книжицу, како креститися, отъ Никифора Григорьевича взяли. И по окончаніи 6 недъль поста и тысячнаго правила я самъ себя крестилъ во Имя Отца и Сына и Святаго Духа при свидътеляхъ: Петрѣ Самарцевомъ и Дмитріемъ Прокофьевомъ, кото-

рые послъ насъ съ позволенія и благословенія Никифора Григорьева отъ насъ крестилися, потому что я безъ позволенія и благословенія Малышева никого не крестилъ; сему свидътели: Петръ и Степанъ Самарцевы и Марфа Агафонова, которые нынъ еще находятся въ животъ, такожде и отечества не желалъ, и старъйшинства и власти себъ не искалъ, и никого не укорялъ. А при нашемъ крещеніи Малышева не было, потому что онъ намъ книжицу, какъ креститися, далъ, а когда будемъ мы креститися, въ кое время прівхать намъ за нимъ, не приказалъ, но только насъ научилъ, како креститися и руку на себя наложити. А мы кресты тълесныя и иконы, и которыя у насъ въ нътовщинъ стояли, и мы ихъ всъ ревностно извергали и отъ Малышева св. иконы получали и за христіанскія ихъ почитали. Тако же и Малышевъ насъ за православныхъ христіанъ принималъ и почиталъ и кресты тълесные и св. иконы намъ доставлялъ и много ихъ нашимъ сиротамъ и убогимъ и безъ денегъ св. иконы давалъ и стояти намъ самимъ о себъ не возбранялъ и насъ ничъмъ не укорялъ, но только паче къ намъ свою великую милость показывалъ. И потомъ по двою лъту нашего познанія Христовыя въры сдълалась между насъ самихъ вражда съ Маріей Яковлевой солдаткой, которая прежде была крещена въ Саратовѣ и стояла много лѣтъ въ нѣтовщинѣ, а проживанія имѣла въ Екатериновкъ, у Дмитрія Андреева Власова на пчельникъ, который самъ себя крестилъ. И мы велѣли Марьѣ Яковлевой отъ него со пчельника отлучитися и она, Марья Яковлева, тому велѣнію не покорилася и Дмитріева пчельника не отлучилася, но только паче на насъ яростно огорчилася и различными хулами и клеветами на насъ вооружилася и отъ насъ отлучилася и начала на насъ клеветати и самочинникоми и властолюбцами насъ порицати и въ сомнънія многихъ отъ насъ крещеныхъ, приводити. Сънего (?) же и Иванъ Спиридоновъ Вяловъ, который проживалъ въ Саратовъ. И сими клеветами Андрея Харитонова Шапунова Федоровскаго въ сомнъніе о нашемъ крещеніи привели. И въ Саратовъ его Иванъ Спиридоновъ съ собою взялъ и тамо къ Саратовскому отцу Афонасію Антонову объ Андреевомъ крещеніи объявиль, и такія же клеветы на насъ отцу Афонасію сшилъ и отецъ

клеветамъ его повърилъ и Андрея, отъ насъ крещеннаго, паки второе крестилъ, такъ же и Марья Яковлева въ Сызрань на Казанскую прівзжала и на насъмного отцамъ: Іоанну Андрееву и Дорофею Іоаннову клеветала, что де онъ вашу Церковь ни за что почитаетъ и Васъ де всъхъ еретиками порицаетъ. Они такожде клеветы ея повърили и Агапію Андреянову, отъ насъ крещенную, паки Дорофей Ивановичъ второе ея крестилъ. И потомъ въ тоже время Дорофей Ивановичъ въ городъ Самару прівзжалъ и у Іоанна Петрова Татарина по прошенію Петра Самарцева соборъ на насъ собиралъ и на соборѣ были: Іоаннъ Борисовъ, и Павелъ Іоанновъ и Іоаннъ Петровъ Татаринъ и Никифоръ Григорьевъ Малышевъ, Егоръ Григорьевъ Широковъ, и Стефанъ Емельяновъ Рязанскій, и иные многія и Марья Афонасьева Преображенская, и Дорофей Іоанновъ насъ навърно вопрошалъ: "отъ кого вы крестилися". И мы отвъщали: "что я самъ себя крестилъ тако же и прочихъ я крестилъ съ позволенія и благословенія Никифора Григорьева Малышева". И онъ Малышевъ на соборѣ отъ насъ не отказался, но върно о себъ самъ признался, что съ нашего де позволенія и благословенія самъ себя и прочихъ крестилъ. И потомъ тогда Дорофей Іоанновъ сказалъ намъ: "отъ чего вы съ нами вмъстъ не стоите". И мы ему на сіи ръчи отвъщали: "что мы съ вами стоять имфемъ сомнфнія за ношенія не обычныхъ еретическихъ одеждъ и за питія чаевъ". И онъ Дорофей намъ на таковые ръчи отвъщалъ: "что де и мы таковыя одежды носити и чай пити возброняемъ, отлучаемъ, такожде и вамъ отлучати повелъваемъ". И намъ его таковыя рѣчи ко спасенію сдѣлались пріятны и пожелали быти съ вами согласны и того ради на соборѣ тогда началъ положили и прощенія всѣмъ на соборѣ приносили и о своемъ мы тогда крещеніи Дорофея вопрошали и онъ Дорофей намъ еказалъ, что ваше крещеніе и кто отъ Васъ крещенъ пріятно, но только не велѣлъ намъ никого крестить. И мы тогда съ Петромъ Самарцевымъ Дорофея Іоаннова къ себѣ въ село Воскресенское усердно звали къ намъ побывать и насъ убогихъ посътить. И онъ Дорофей по нашему прошенію съ Стефаномъ Емельяновымъ Рязанскимъ и съ Марьей Афонасьевой Преображенской въ село Воскресенское прівхали 28-го Іюля и у

885

насъ въ Воскресенскомъ ночевалъ и по утру всталъ и съ нами разговоры получалъ. И Петръ Самарцевъ ему говорилъ: "что де Вы, Дорофей Іоанновичъ, наше крещеніе и мы всѣ вамъ сдълались пріятны, но однако какъ мы будемъ ли всъ съ Божественнымъ писаніемъ согласны и Богу пріятны, по неже св. писанія второе креститися возбраняеть и отъ церкви отлучаетъ и жидамъ уподобляетъ, а крестителей отъ священства извергаетъ, то како Вы таковую дерзость и смълость взяли сотворити и, не познавши за человъкомъ вины и ереси, прежде собора осудили и безъ совъта Московскихъ отецъ паки второе Андрея Харитонова и Агапію Андреянову крестити. И мы хощемъ и желаемъ съ Вами быти согласны, но только бы они были намъ въ общеніе не пріятны, потому что мы съ ними Богу молитися вельми опасны: аще ли Вы ихъ примите въ Общеніе безъ наказанія, то мы и съ Вами стоять будемъ не согласны. И потомъ мы тогда таковую пріостановили и Петра Самарцева укротили, и на разсужденія Московскихъ Отецъ таковое наше духовное дъло положили, и Дорофею Іоаннову и Стефану Емельянову и Марь в Афонасьевой началь клали, и прощенія приносили и честію ихъ въ Екатериновку къ Димитрію Власову на пчельникъ проводили. И они насъ тогда съ собой на пчельникъ звали, и мы съ Петромъ Іоанновымъ съ ними ѣхать для дѣловой поры не пожелали. А я одинъ съ ними на пчельникъ ъхать посумнился, потому что я, убогій человѣкъ, съ Дмитріемъ Власовымъ и съ Марьей Яковлевой въ великой раздружбъ находился, мало чуть и живота своего не лишился, аще бы не Егоръ Корниловъ и Петръ Самарцевъ и Прасковья Сусева защитили, и таковой бъды свободили. И едва Дорофей Іоанновъ на пчельникъ къ Дмитрію Власову пріѣхалъ, и которыя отъ насъ были крещены къ себъ призвалъ, по наученію Маріи Яковлевой за сомнъніе паки второе, покрещивалъ: Евдокію Изрюмову и Акилину Киреяшину Валовскихъ, Марфу Владимірову и Наумьевну Жирову и Марфу Степанову и Евдокію и Вассу Ильиныхъ. А которые съ Маріей Яковлевой въ любопренія взошли: Тать яна и Марья Изрюмовы и они второе креститися не пришли, и онъ Дорофей второе ихъ не покрещивалъ, ни постомъ, ни правиломъ тысячнымъ не облагалъ, но просто съ единымъ

токмо началомъ ихъ къ себъ вообщение принималъ, которые и до нынъ съ Вами стоятъ не разлучны; сему дълу свидътели: Степанъ Емельяновъ Рязанскій и Марья Афонасьева Преображенская, и Евдокія Трифонова Федоровская. Но и онъ Порофей Іоанновъ таковое наше духовное дъло правильно не разсмотрълъ, и Московскимъ отцамъ такое наше духовное дъло имъ не доложилъ и совъту ихъ не пожелалъ, и на разсужденіе наше духовное діло имъ не предлагалъ, но токмо все своимъ буйствомъ сотворялъ. А отъ московскихъ отецъ о нашемъ дълъ ни какого разсужденія намъ отъ нихъ не объявляль но только насъ, не знаемъ, за что укорялъ и проклиналъ, и еретиками, и дьяволами называлъ: а Дмитрія Власова таковаго же самокрещенца не крестилъ, но токмо съ единымъ началомъ его простилъ и на отчество его благословилъ. Дмитрій же крестилъ Аввакума Локонцева, и Іосифа Мерлушкина, и Евдокію Горшенину, и Акилину Гудкову, и Варвару Сапожникову и прочихъ многихъ, которыя и до нынъ стоятъ съ Вами не разлучно. По Дмитріи же отечество пріялъ Аввакумъ Локонцевъ, который и до нынъ у Васъ отечествуетъ. Въ тоже время Дорофей пріялъ въ общеніе самокрещеницу же Евдокію Дмитріеву отпущеницу, которая крестилась у Власова пчельникъ и проживание имъетъ въ Екатериновкъ и до нынъ стоитъ съ Вами единогласно. И такового ради Дорофеева не разсмотрѣнія пришли мы паче въ большое и великое стоять съ Вами сомнѣніе. То я же осени приходили мы въ Самару къ тому же Малышеву и ему все Дорофеево самочиніе и самовластіе и безсовѣтіе возвѣщали и о крещеніи къ намъ приходящимъ вопрошали: И онъ, Малышевъ, крестити намъ не возбранялъ, но паче и благословлялъ, потомъ въ тоже время по прівзду своему изъ Самары въ Москву Московскимъ отцамъ: Семену Кузьмичу и пр. о нашемъ дълъ доложилъ "и какъ и чего ради самому де крестити и прочихъ приходящихъ къ намъ и креститися благословилъ". И по прівзду своему съ Москвы въ Самару намъ Московскихъ отцовъ въ разсужденіе возвѣстилъ, "что де Московкіе отцы Ваше крещеніе въ честь пріяли и безъ сомнѣнія де сами о себѣ стояли". Такоже и еще по прошествіи послѣ того много лѣтъ Самарскія христіяне своего отца Ефимія Ильича Горохова въ Москву

для своихъ разностей посылали, тогда и о нашемъ крещеніи Московскимъ Отцамъ писали и съ Гороховымъ посылали въ льто 7356 г. И Московскія Отцы вышеписанныя къ намъ, посланное съ Гороховымъ дъло разсуждали и предписанія ему Горохову въ г. Самару дали и мы ихъ предписанія на самую Казанскую Іюля 8-го читали и съ него копію списали. И тамо пишутъ Московскія Отцы сице, что отъ Матвея Андреева самокрещенца второе не крестити, но токмо поститися 3 недъли, потому что де онъ самъ себя крестити пріялъ благословеніе отъ Никифора Григорьева Малышева. Мы же нынъ видимъ таковое ваше великое безстрашіе и дерзновенте, отъ того паче боль приходилъ, (?) согласится съ вами единодушно въ великое сомнъніе, дабы намъ неполучить за сіе дерзновеніе отъ Бога великое осужденіе и томленіе, и не сотворить бы намъ самимъ себе жидамъ во уподобленія. Но скажите намъ Вы Христа ради, какъ предъ Богомъ, всю истину: кто Вамъ позволилъ таковое сотворити дерзновеніе, и чего ради Апостольскимъ и Св. отцамъ правиломъ преступленія, и Московскихъ отецъ попрати разсуженія, пріяли Вы таковую великую дерзость и смѣлость сотворити приходящихъ къ Вамъ отъ насъ второе крестити. Аще Вы и говорите: "что де вы свою Церковь завели и насъ де ни во что почли, " но мы Вамъ на сія отвъщаемъ: "аще бы мы Васъ какъ прочія ни за что почитали, то бы и крещенія отъ Васъ не пріяли, но и еще бы отъ Васъ къ намъ приходящихъ покрещевали, но мы отъ Васъ къ намъ пряходящихъ никого не покрещивали, но только многихъ отъ заблужденія обращали и съ единымъ токмо началомъ многихъ принимали. И еще скажите намъ Христа ради, чего ради вы Дмитрія Власова и Евдокію Дмитріеву и Марфу Агафонову, такихъ же самокрещенцевъ, пріяли и во второе ихъ не покрещивали. Аще Вы про Дмитрія Власова и говорите, что де онъ, Власовъ, въ болѣзни смертной самъ себя крестилъ, а не хулы ради нѣкія, или противности, или самочинія не позволилъ отъ насъ креститися, и того ради мы Власова не покрещивали и на отечество его благословляли. Но мы сіе Ваше ложное оправданіе разрѣшаемъ, потому что мы таковую сшитую лжу навърно знаемъ, о Дмитріевомъ крещеніи Васъ увъряемъ, и всю истинну Вамъ, какъ

стати предъ Богомъ, извъщаемъ: не ради смертной болъзни Власовъ самъ себя крестилъ, но отъ Васъ креститися сомнънія полагалъ, потому что мы когда съ нимъ въ нѣтовщинѣ пребывали и единогласно вкупт съ нимъ стояли и многія съ нимъ разговоры получали и отъ Васъ креститися сомнъніе заровно полагали, а отъ насъ креститися, и отъ Маріи Яковлевой, и отъ Агапіи Андреяновой не пожелалъ гордости ради или нъкое сомнъніе; отъ насъ креститися полагалъ, потому что онъ Власовъ послѣ насъ, годъ спустя, самъ себя крестилъ сицевымъ образомъ: и когда я въ первую весну послъ є, крещенія быль у Власова на пчельникѣ и предъ лѣтней Казанской крестиль я Агапію Андреянову и Марфу Степанову, которые проживали у Власова же на пчельникъ и Акилину Кирьяшину Федоровскую съ позволенія Малышева, потому что Марья Яковлева ходила со пчельника въ село Екатериновку къ Малышеву на квартиру, и его о насъ вопрошала-"можно ли де Никифоръ Григорьевичъ отъ прежде благословеннаго Вами самокрещенца приходящимъ отъ него креститися? ". Но онъ Малышевъ ей отвъщалъ: "и креститися отъ насъ де запрещалъ, но паче и безъ сомнънія креститися отъ насъ повелъвалъ". И по прошествіи того лъта и зимы въ великій постъ, въ субботу Лазареву, предъ объдомъ. Дмитрій Власовъ Марью Яковлеву и Агапію Андреянову съ собою взялъ и съ ними съ версту отъ пчельника на озеро въ добромъ здравіи ходиль, и въ томъ озерѣ при нихъ самъ себя крестилъ; а насъ съ Семеномъ Алексъевымъ Лупинымъ съ собою не позвалъ, потому что мы тогда близъ того озера въ кельи проживали и какъ ходилъ на озеро, видали, но только какъ на озеро кодили, а чего ради, не знали. Въ тотъ же день послѣ обѣда приходили къ намъ въ келью Федоровскія: Андрей Шипуновъ и Евдокія Изрюмова и Марфа Конкова и мы съ ними ко Власову на пчельникъ ходили и всѣ мы тогда на пчельникъ съ Дмитріемъ Власовымъ вкупъ вечерню въ добромъ здравіи стояди. И на вечерні его тогда крещеннаго узнали, когда кадить стали; но онъ Власовъ съ нами вечерню въ добромъ здравіи стоялъ, а не на одрѣ, якоже Вы говорите, боленъ лежалъ, такоже по утру воставалъ и утреню стоялъ и по заутрени въ село Екатериновку на базаръ уѣз-

жалъ. А когда Дорофей Іоанновъ и Стефанъ Емельяновъ и Марья Афонасьева ко Власову на пчельникъ прівзжали. и тогда и Марья Яковлева съ Дмитріемъ Власовымъ и лжу таковую Дорофею сшивали, что де Дмитрій Власовъ смертно въ болъзни крестился и того ради не отъ кого не благословился, того ради Дорофей его не крестилъ, по болъзни де ради простилъ и на отечество благоволилъ. Къ сему же еще Евдокію Дмитріеву отпущеницу, которая, лѣто спустя послѣ Дмитрія, въ добромъ здравіи на пчельникѣ сама себя крестила и Вы ея тако же не покрещивали, но за ея крещеніемъ въ общеніе себя пріяли. А насъ за что не крещеными нарицаете и отъ насъ крещенныхъ къ Вамъ приходящихъ паки второе покрещиваете. И за сіе ваше великое дерзновеніе Христа ради подайте намъ отъ Божественнаго писанія правильный отвътъ: за что именно отъ насъ покрещиваете и которымъ насъ еретикамъ уподобляете, и за какія именно ереси отъ насъ покрещиваете, и сего ради просимъ Васъ покорно Христа ради со смиреніемъ и касаемся стопамъ ногъ Вашихъ разръшить Вамъ съ нами таковое великое сотмъніе и раздоръ симъ нашимъ прошеніемъ и письмомъ, потому что мы наслышаны съвхаться съ ними на бесвду другъ съ другомъ ради тъсноты невърныхъ и гоненія опасаемся".

"Писано сіе письмо въ лъто 7359-ое Февраля 3-го".

"Письмо А. А. Надеждина къ Самарскимъ христіанамъ.

"Богъ моя надежда, прибѣжище и сила и помощникъ въ скорбѣхъ, обрѣтшихъ ны зѣло. Господи утверди насъ во святыхъ твоихъ заповѣдехъ стояти и отъ востока Христа Свѣт $_{\rm a}$  къ западу не отступати.

Доброму пастырю словесныхъ овецъ Богоспасаемаго града Самары, Петру Іоанновичу и попечителю Алексѣю Константиновичу, со всѣми избранными попечителями и со всѣми благоизволившими прибыть, по гласу вашей мѣстной церкви въ вашъ Богоспасаемый городъ на Богоучрежденное Собраніе, о Господѣ радоватися и умудрятися душевно и притомъ всѣмъ заочно кланяюсь и весьма жалѣю, что Господь грѣхъ моихъ ради не привелъ меня учавствовать въ числѣ протчихъ на Богоучрежденномъ симъ соборѣ, въ чемъ прошу предъ всѣми человѣколюбиваго прощенія. Хвалю и благодарю Гос-

пода Бога моего, что онъ, по неизреченному своему къ Вамъ милосердію, вразумилъ васъ собрать соборъ Единовърныхъ православныхъ христіанъ, а вмъстъ съ тъмъ и прошу Владыку Христа пекущагося о церкви своей: Первое-сохранить въ семъ Святомъ Соборъ евангельскую правду и неуклонность отъ Апостольскихъ преданій и правилъ седьми вселенскихъ и девяти помъстныхъ соборовъ святыхъ, которыя Церковъ Божія не меньше евангелія почитаєть, а именно придерживаться правиль перваго Вселенскаго Собора, правила 8-19 и 2-го Вселенскаго Собора, правила 8-го, Лаодикійскаго Собора. правилъ: 7-го и 8-го, шестого Вселенскаго Собора, 95-го Василія Великаго, 47-го съ толкованіемъ въ 63 словѣ Никона Черныя горы, толковаваній на оное правило, Іоанна Дамаскина главы 19-й о въръ и крещеніи Блаженнаго Августина, а о неповторяемыхъ Таинствахъ и другихъ Святыхъ отцевъ, дабы избъжать гръха Христо-распинательства, потому что гръхъ сей весьма тяжкій. При томъ изъявляю мое желаніе, что бы первенствующіе соборы, бывшіе въ Богоспасаемомъ Нижнемъ-новгородъ подъ предсъдательствомъ 1-хъ духовныхъ отцевъ: Николая Степановича Рыбинскаго, Авдъя Семеновича Московскаго съ протчими 18-ю отцами, а также и въ Нижнемъ еще бывшіе два собора: 1-й подъ предсъдательствомъ духовныхъ отцовъ Петра Семеновича Шульпина и другихъ 10-ти отцовъ, а второй тоже подъ его-же предсъдательствомъ съ другими 8-ю отцами, оставить эти Соборы Священными со встми ихъ постановленіями и къ измтненію неприкосновенными. Соборъ, бывшій прошлаго года 1-го октября въ томъже градъ Самаръ почитаю священнымъ со всъми его постановленіями. А такъ какъ о людяхъ, крещенныхъ отъ самокрестовъ-мучениковъ Якова Митрича (онъ же Назарій) въ Съдинъ скончавшагося, второго Матвъя Андреевича въ Самарскихъ предълахъ скончавшагося и третьяго Ивана Васильевича въ самой Самарѣ скончавшагося (его Самарскіе христіане называли Аввою на бывшемъ Самарскомъ Соборѣ) вопросъ остался открытымъ до будущаго собора и остался открытымъ (?) и на этомъ соборъ долженъ поступить на обсужденіе, почему я долженъ дать свой голосъ, что крещенныя отъ вышеписанныхъ мучениковъ страдальцевъ самокрестовъ не

токмо Винновскія, Федоровскія, Подъемскія и Воскресенскія, но во всей нашей Россіи крещенныя отъ нихъ признаю православными Христіанами потому, что они приняты отцами церкви: первое былъ соборъ въ Пруссіи, второе въ Рыбинскъ, третье въ Сызрани и три собора въ Нижнемъ, на что и имъются неопровержимыя данныя, которыя будутъ разосланы каждому обществу. Съ этой святой мыслію согласились мы съ Иваномъ Ивановичемъ Зыковымъ и рыбинскимъ Николаемъ Степановичемъ. Онъ съ Зыковымъ, не согласившись съ Саратовскимъ Соборомъ, ушли съ Собора и всъ трое мы обнищевали у Господина Константина Андреевича Андрева. Въ подтвержденіе чего и далъ мнѣ Николай Степановичъ книгу своего сочиненія, дабы не перекрещивать крещеныхъ отъ Самокрестовъ. Книга его находится въ городъ Сызрани у Стефана Тимофеевича Бандурова или Александра Дмитріевича. Сообразивъ все вышеписанное, я согласуюсь со всъми оными отцами и Соборами, что крестить этихъ людей будетъ грѣхъ Христо-распинательство, отъ чего насъ Господи и помилуй.

А о пророкахъ: Иліи, Енохѣ и Іоаннѣ Богословѣ, я видѣлъ дѣло начатое на бумагѣ, то я совѣтую не раздираться, а предать до времени въ судьбы Божія и я до окончанія вопросовъ буду держать нейтралитетъ.

О мирщеніи же совътую прежде и прошу положить окончательный предълъ, что оно гръхъ или ересь. Если гръхъ, то какой степени, а если ересь, то какого чина, перваго, второго или третьяго и когда письма будутъ на лицо, то согласно съ ними и постановить въ руководство.

О пѣніи совѣтую не раздираться, а предаться обоимъ судьбамъ Божіимъ и другъ друга не укорять, ошибки же гдѣ встрѣтятся со страхомъ Божіимъ исправлять, да при томъ хорошо бы еще быть собору. Кому Господь смиритъ быть живымъ, то списаться по веснѣ и собраться, гдѣ Богъ вразумитъ въ тихое пристанище для обсужденія новыхъ 15-ти вопросовъ, ибо у насъ появился новый еретикъ, который по истеченіи 7-ми лѣтъ хочетъ всѣхъ христіанъ перекрещивать, а въ особенности обратившихся изъ безбрачныхъ, уже человѣка три крестилъ, другія предметы прошу обсуждать мирно.

Прошу въ молитвахъ вашихъ помянуть и меня грѣшна-

го, хотя я и не участвую на Соборъ, но духомъ съ Вами въ купъ присутствую.

Да будетъ миръ и любовь со всѣми нами о Христѣ Ісусѣ Господѣ нашемъ, Ему же слава нынѣ и присно и во вѣки вѣкомъ. Аминь.

Первый въ грѣшникахъ, а послѣдній въ человѣкахъ Андрей Александровъ Надеждинъ. 12-го Сентября 1897 года. Съ соборнаго же дѣянія прошу написать мнѣ копію".

Письмо Л. Ө. Пичугина В. И. Гурчеву.

"Благоревностный Василій Ильичъ.

Настоящимъ увъдомляю Васъ, почтенное письмо Ваше я имълъ удовольствіе получить и содержаніе замътить. Принимая во вниманіе Вашихъ прошеній о признаніи отцами Нижегородскаго Собора, и соображая при томъ главную суть вашего духовнаго происхожденія, Вы можете надъяться въ будущемъ на полное примиреніе. Не возможно было сдѣлать того, чтобы еще лишній быль разділь съ братіей, ибо таковое дъйствіе не только неполезно Христовой церкви, но можетъ быть даже вредно. Вопросъ, по вашему дълу, оставленъ открытымъ, во избъжаніе могущаго быть раздъла, каковой я поощрять не могу. Изъ произведеннаго слъдствія видно, что родоначальникъ Вашъ не хотълъ пристать къ безъ супружному Самарскому обществу, а такъ же и въ Сызранъ, не находя будто-бы христіанъ брачныхъ и не имѣя другого исхода, позволилъ самъ себя крестить и, крещая другихъ, самъ оставался непріобщеннымъ къ существующей церкви Христовой въ лицъ пріемлющихъ браки, это тоже что-то загандочное. Но коль скоро благоугодно было отцамъ Нижегородскаго собора принять таковыхъ, то миротворное дъйствіе сіе имъетъ законную силу, въ области его разсмотрънія. Что же касается до моего дъйствія на соборъ, то я имълъ исключительную цѣль прежде помирить враждующіе внутренніе стороны и, послѣ такого благополучнаго исхода можно, будетъ приступить въ недалекомъ будущемъ, и къ умиротворенію неръшеннаго вопроса въ благопріятномъ смысль онаго. Теперь изъ изложеннаго мною Вы можете усматривать со спокойною совъстью на будущее и не волноваться въ настоящемъ. При всемъ моемъ желаніи Вашего настоящаго блага получить и царствіе Божіе путемъ правды и истины, надъйтесь на милость Божію во встахъ Вашихъ предпріятіяхъ. Кланяюсь Вамъ и всему Вашему собранію.

Вашъ благожелатель Л. Пичугинъ 14-го Ноября 1896 5 г. (?)"

Письмо Л. Ө. Пичугина къ И. М. Цвъткову. "Почтеннъйшій Иванъ Михайловичъ!

Извъщаю васъ о себъ, я только что пріъхалъ съ Кавказа, гдѣ лѣчился. Милостію Божію здоровье мое возстановляется. но еще болѣзнь совсѣмъ не прекратилась. Если такъ будетъ, то едва ли я поъду и на Соборъ, если буду живъ.

Вы пишите, почему не поставили на повъстку вопросъспорный о Винновскихъ самокрестахъ. Этого ставить на очередь соборныхъ вопросовъ не слѣдуетъ, такъ какъ первый Всероссійскій Соборъ постановиль: Признать самокрестовъ за христіанъ, которыхъ родоначальникъ принималъ правило кокрещенію, но по строгимъ обстоятельствамъ времени не могъ принять крещеніе отъ руки давшаго правило. Съ вопросомъ, который вы просите предложить, нужно поступить очень осторожно. Если необременительно, побывайте ко мнъ, нужно разъяснить лично.

Дъятельность Ивана Ивановича Зыкова шаткая, онъ велълъ крестить человъка изъ этого общества и былъ ему воспріемникомъ: это очень важно.

Желаю тебъ спасти душу, о Господъ, здравствуй и за меня помолися Богу. под заделя должно предоставлением од

Съ душевнымъ уваженіемъ пребываю къ тебѣ Л. Пичугинъ 16 іюля 7420 л." ОПРОДОЛЖЕНИЕ СЛЪДУЕТЪ).



безполовскую церковь, газ народь-богоносель, пяроняви га-



### размав и станачания I-е предисловие.

Древле-энаменное церковное пѣніе, то пѣніе, которое послѣ святаго князя Владиміра назвали "ангелоподобнымъ", есть несомнѣнно лучшее церковное церкви старовѣрческой, оставшейся по печальному предрѣшенію исторіи безъ священной трехчинной іерархіи, которая блескомъ своихъ облаченій и торжественностію божественныхъ службъ привлекала въ лоно Церкви Христовой суровыхъ язычниковъ. Угрюмый взоръ ихъ просвѣтлялся, смягчалось холодное сердце и дикіе нравы смѣнялись тѣмъ благодушіемъ и добротою, которыя искони свойственны русскому пароду.

Въ послѣднее время по причинѣ суровыхъ гоненій, а затѣмъ охлажденія, свойственнаго сему горестному вѣку, на церковное пѣніе весьма мало обращалось вниманія. Исчезли тѣ великіе трудолюбцы, которые дни и ночи проводили надъ пѣніемъ Божественныхъ пѣснопѣній и перепискою пѣвческихъ книгъ, надъ которою до изнеможенія, до потери сознанія просиживали прежніе пѣвцы и все лишь для того, чтобы не было забыто церковное пѣніе, чтобы больше было любителей его, чтобы скромные своды молитвенныхъ домовъ, какъ и во время благочестія, оглашало ангелоподобное церковное пѣніе.

Теперь не то. Въ рѣдкой общинѣ найдутся одинъ-два хорошихъ пѣвца, да и тѣ кроютъ свой талантъ глубоко и ревниво охраняютъ свое драгоцѣнное знаніе только для себя.

Въ послѣднее время стали открываться старообрядческіе школы. Имъ принадлежитъ будущее въ церковномъ пѣніи. Въ школѣ церковно-знаменное пѣніе должно возродиться, къ нему должна быть привита любовь дѣтей изъ школы оно пойдетъ въ семью, укрѣпить въ ней начало древле-русскаго благочестія и широкой волной вольется въ народную старовѣрческую безпоповскую церковь, гдѣ народъ-богоносецъ, лишенный па-

стырей земныхъ, подъ управленіемъ единаго вѣчнаго Пастыреначальника Христа сольется въ едину душу, подобно первымъ христіанамъ, и составитъ тотъ родъ избранныхъ, который съ готовностью долженъ встрътить грядущаго во второе пришествіе судити живымъ и мертвымъ Спаса Христа, Сына Божія.

Настоящее изданіе имѣетъ цѣлью послужить учебнымъ руководствомъ въ старообрядческой школѣ и семьѣ, гдѣ явятся любители древле-знаменнаго церковнаго пѣнія.

Составленіе первой части изданія принадлежитъ В. И. Луконину, мой же трудъ—подборъ матеріала для второй части и общее редактированіе, провърка и исправленіе всей книги.

Какъ извѣстно, въ вопросѣ о пѣніи существуетъ два теченія; въ одномъ ревностно защищается, какъ мелодія пѣнія, такъ и текстъ пѣвческихъ книгъ "на онъ", существующія съ глубокой древности, въ другомъ—стремленіе сохранитъ текстъ пѣнія согласно печатныхъ книгъ, т.-е. "на рѣчъ", сторонники послѣдняго теченія, къ которому принадлежитъ отчасти и пишущій сіи строки, иногда въ своемъ стремленіи реформировать церковное пѣніе заходятъ слишкомъ далеко и, на мѣсто древле-русскаго унисоннаго пѣнія, подмѣниваютъ такое, въ которомъ видны уже признаки итальянскаго партеснаго пѣнія, чуждаго старообрядчеству.

При составленіи настоящаго пособія для изученія древлезнаменнаго пѣнія, хотя въ теоріи и дается предпочтеніе "оновому" пѣнію, но это не мѣшаетъ нашему изданію быть весьма полезнымъ и для "нарѣчниковъ", при чемъ во второй части книги мы предлагаемъ примѣры того и другого пѣнія. Есть общества въ которыхъ пѣніе то и другое одинаково почитается (въ Саратовѣ, Новоузенскѣ и друг.), знакомство съ древними образцами "онового" распѣва будетъ полезно и "нарѣчникамъ" и наоборотъ.

Въ заключеніе обращаемся къ благосклонному читателю съ усердною просьбою указывать замѣченные недостатки, всѣ указанія и совѣты съ любовію будутъ приняты, ибо цѣль настоящаго изданія—возможно лучше, полезнѣе придти на помощь изученію церковно-знаменнаго пѣнія для всѣхъ христіанъ старообрядцевъ.

В. Яксановъ.

#### II. ПРЕДИСЛОВІЕ.

До сихъ поръ еще, какъ христіане поморцы, такъ равно и всѣ старообрядцы, изучаютъ знаменное пѣніе, по примѣру своихъ предшественниковъ, безъ всякой программы и рукостомъ. Но изученіе знаменнаго пѣнія такимъ способомъ и безъ письменпаго упражненія, составляетъ какъ для учащихся, такъ равно и учащихъ такой великій трудъ, что его по справедливости можно назвать "мученіемъ", ибо многіе отъ него получаютъ на всю жизнь нездоровье, а другіе преждевременно даже кончаютъ и жизнь.

Сопоставляя тотъ трудъ съ состояніемъ здоровья людей даннаго времени, у многихъ, при полномъ желаніи быть пѣвцомъ, начинаетъ являться опасность въ поврежденіи здоровья и они отлагаютъ это желаніе, а отъ того и въ самой Церкви, на клиросъ пѣвцы изсыхаютъ, какъ вода въ колодцѣ.

Да и нельзя не согласиться съ этимъ справедливымъ фактомъ, такъ что и на самомъ дѣлѣ каждый ученикъ пѣнія у поморцевъ добываетъ себѣ умѣніе пѣть механическимъ способомъ—продолжительнымъ, до навыка, и часто неестественнымъ крикомъ, а отъ такого явленія, да еще въ дѣтствѣ, нельзя ожидать какиуъ либо лучшихъ послѣдствій.

При такихъ обстоятельствахъ является то что хотя и долгольтняя практика даетъ пъвцу поморцу только умѣніе пѣть въ церкви на клиросъ, но знанія теоріи пѣнія—никогда. Нужда въ руководствѣ облегчительнаго способа изученія пѣнія у поморцевъ чувствуется давно, а руководствѣ, дающемъ понятіе о пѣніи—даже крайняя необходимость, т. к. имѣющіяся старыя пѣвческія азбуки, кромѣ названія звуковъ "солей", указанія ихъ высоты, названія крюковъ (знаменъ) и указанія ихъ гласостепенности, ничего учащимся не даютъ, да и сама практика пѣвцовъ ничего къ тому не дополняетъ.

Поморцы изучають пѣніе только практически, а практика можеть измѣняться, теоретическое же изученіе для нихъ какъ бы чуждое; но если принять во вниманіе, что древнее знаменное пѣніе есть достояніе поморцевъ, и то, какъ говоритъ ученый Покровскій, что "пѣвческое искусство на столько важное дѣло, что постановка его не можетъ ограничиваться одною практикою, но должно имѣть точное, научное основаніе, только тогда Церковное пѣніе станетъ прочно, когда оно будетъ поставлено научно, а слѣдовательно и разумно", то теоретическое изученіе пѣнія для поморцевъ является не только необходимымъ, а даже обязательнымъ...

Все знаніе пѣвца поморца въ данное время выражается только въ названіи звуковъ—"солей" и ихъ высоты; названіи крюковъ (знаменъ) и ихъ гласостепенности, но что есть вообще пѣніе и въ частности его составныя части—для него тайна.

Но если не имѣющіе понятія о силѣ и значеніи строчныхъ и надстрочныхъ знаковъ въ текстѣ чтенія, по Писанію, шатаются во тьмѣ, то тѣмъ болѣе неимѣющіе надлежащаго понятія о существѣ пѣнія.

Вѣдь знаменное церковное пѣніе есть болѣе сложный предметъ, чѣмъ текстъ чтенія, это "премудрость изъ премудростей и великое изъ очень великаго", а потому изученіе его только по практикѣ, даетъ объ этомъ пѣніи смутное понятіе.

Премудрость знаменнаго птнія подобна тому: какъ никакой ключъ человтческой мудрости не можетъ отпереть замка души человтка, такъ неумтовий птвецъ не пойметъ сущности птнія.

Пѣніе, какъ искра, оно проникаетъ въ самую глубину души человѣка и производитъ въ ней восторгъ, слезы раскаянія и радости, умиленіе, состраданіе, бодрость, крѣпость, благодушіе, любовь, милосердіе и проч.

Кромъ того, знаменное церковное пъніе есть предметъ не простой, а небесный даръ: примъръ тому есть св. Романъ сладко-пъвецъ и Іоаннъ Кукузель; въ немъ дъйствіе св. Духа (Номоканонъ Афонскій, о пъніи Церковномъ и богословіи. Никонъ Черныя Горы. Книга о въръ. Учебная псалтырь).

И вотъ въ виду великаго труда учителей и учениковъ пѣнія поморцевъ съ одной стороны, и высокой важности предмета пѣнія и отсутствія понятія о немъ съ другой, мы и предлагаемъ своимъ собратіямъ-поморцамъ свой скудный трудъ азбуку знаменнаго церковнаго пѣнія.

Наша азбука, при изученіи пѣнія, во-первыхъ, должна значительно облегчить трудъ учащихъ и учащихся, т. к. спо-

собъ преподаванія по ней практикуется болѣе на письмѣ и разборомъ предметовъ; съ перваго же момента открыть глаза учащихся къ познанію пѣнія и ввести въ предверіе его тайной области, ибо разложеніе предмета на части внушительнѣе дѣйствуетъ на умъ человѣка, и онъ скорѣе составляетъ понятіе о немъ, и способно подготовить въ учен. почву для пѣвца, въ которой заложена вся сокровенность и сущность пѣнія ясно и практически.

Въ нашей азбукъ изложено то, что не имъется въ старыхъ пъвческихъ азбукахъ, и раскрыто то, что тамъ закрыто.

Наша азбука содержитъ, хотя и краткое, но ясное понятіе о пѣніи вообще и въ частности о его составныхъ частяхъ, а это весьма важно не только при изученіи пѣнія, но и вообще всякаго предмета.

Кромѣ того, мы предлагаемъ звуковый способъ изученія пѣнія, а такъ же равно и однимъ голосомъ безъ текста, такъ какъ совмѣстное произношеніе текста и мелодіи въ цѣломъ ея составѣ, или части, на первомъ случаѣ является для ученика болѣе труднымъ, чѣмъ произношеніе ими цѣлаго слова въ текстѣ при изученіи чтенія.

Звуковой способъ изученія пѣнія есть такое же важное и облегчительное пособіе для учениковъ, каковымъ является способъ изученія таковаго на письмѣ.

Наша азбука представляетъ знаменное пѣніе, какъ модель и въ цѣломъ и разобранномъ ея видѣ, съ объясненіемъ ея частей и сложенія ихъ въ одно цѣлое; напротивъ, въ старыхъ азбукахъ этого нѣтъ.

Старая система преподаванія и съ ея руководствами страдаютъ главнымъ недостаткомъ: скрытностью и отсутствіемъ расчлененія, что для учениковъ и является главной причиной непониманія изучаемаго ими предмета, ибо изученіе какого либо предмета безъ надлежащаго и опредъленнаго понятія о его составныхъ частяхъ и ихъ сложеніи въ цѣлое—равно незнанію...

Знаменное Церковное пѣніе, по существу своему, есть музыка, а музыка есть предметъ высоко-научный, а потому быть пѣвцемъ за отсутствіемъ понятія о пѣніи, значитъ слѣпо вѣрить чему-то неизвѣстному.

Имѣть понятіе о существѣ пѣнія необходимо не только для учениковъ, но и для учащихъ, ибо и худое и доброе, въ этомъ смыслѣ, зависитъ отъ послѣднихъ.

Въ Писаніи сказано: "слѣпецъ слѣпца если водитъ—оба въ яму впадутъ", а при изученіи пѣнія, за отсутствіемъ понятія о немъ, можетъ быть и печальнѣе того. Ибо въ этомъ послѣднемъ случаѣ, не только оба (учитель и ученикъ) грѣшатъ, но возмущаютъ своимъ невѣжествомъ и другихъ, слушающихъ ихъ невѣжественное пѣніе.

Каждый пъвецъ является на дълъ какъ бы операторомъ, и еще важнъе, не тълесныхъ недуговъ, а душевныхъ язвъ, съ каковыми приходятъ люди въ Церковь для исцъленія, но если онъ поетъ нерадиво или невъжественно, т. е. нестройно и грубо, то для души, жаждущей утъшенія въ Церкви, такое пъніе окажется болье вредительнымъ, чъмъ для тълеснобольного неискусная операція; да и самому дъйствителю за то ни отъ Бога ни отъ человъкъ добраго отзыва не будетъ.

Поэтому не обходимо изучать знаменное церковное пѣніе поглубже, и знать его тайны не только учащимъ, но и учащимся.

Достигнуть желаемой цъли, конечно, возможно лишь при наличности надлежащихъ руководствъ, каковымъ и можетъ быть предлагаемая нами азбука, а также опытности учителей.

Хотя другихъ различныхъ руководствъ, въ настоящее время имъется и много, но они почти всъ составлены лицами чуждыми христіанской Церкви и косвенно знакомыми съ практикой пънія, поэтому ни одно изъ нихъ не можетъ отвъчать дъйствительной нуждъ поморцевъ и выражать прямого способа его изученія.

Всѣ эти руководства (современныя), разныя азбуки и сочиненія—объясняютъ почти только исторію пѣнія, исторію знаменъ (крюковъ) и употребленіе ихъ по гласамъ, а такъ же и о разности редакціи оного, что, на первомъ пути ученія, является для учениковъ не только лишнимъ трудомъ, а даже затемнѣніемъ смысла въ необходимомъ.

Для ученика на первомъ случаѣ нужна не исторія предмета, а понятіе о предметѣ, и не то, какое имѣетъ предметъ качество, а изъ чего и какъ онъ слагается.

Исторію и качество предмета знать ученику такъ же не-

обходимо, но лишь тогда, когда онъ будетъ знать, что такое представляетъ изучаемый имъ предметъ и изъ чего онъ слагается.

Нельзя, однако, не отдать справедливости и указаннымъ нами руководствамъ, по изученію знаменнаго пѣнія, хотя они составлены людьми и внѣшними, ибо и въ нихъ на пользу христіанъ найти можно многое. Мы и сами заимствовали, для своего труда "азбуки знаменнаго пѣнія , изъ нихъ многое, поставляя въ примѣръ то, что и золото выкапываютъ изъ нѣдръземли, и пчела собираетъ медъ, не исключая и нечистаго.

Предлагаемый трудъ "азбука знаменнаго церковнаго пънія" раздъленъ нами на главы, въ первой изъ нихъ содержится понятіе о пъніи вообще; во второй—понятіе о звукахъ и ихъ высотъ; въ третьей—понятіе о крюкахъ до подробности; въ четвертой—о звуковыхъ фигурахъ или оборотахъ; въ пятой—о попъвкахъ простыхъ и еитахъ; въ шестой—о мелодическихъ строкахъ и ихъ построеніи; въ седьмой—о мелодіи; въ восьмой—о соединеніи мелодіи съ текстомъ и совмъстномъ ихъ произношеніи и въ девятой—о разночтеніи текстовъ пънія и чтенія,

Съ изученіемъ предлагаемой нами азбуки не кончается изученіе пѣнія, послѣ чего нужно проходить пѣніе по практикѣ.

Практику пѣнія можно пріобрѣсть упражняясь по второй части нашей книги, а именно—хрестоматіи пѣнія, гдѣ помѣщается вполнѣ достаточный для этого матеріалъ. Подробно же изучать всѣ употребляемыя за богослуженіемъ стихеры уже можно самостоятельно по пѣвческимъ книгамъ.

При исполненіи практики слѣдуетъ строго наблюдать за плавностію голоса: не произносить его рывкомъ, а больше всего за его естественнымъ тономъ, т. к. насильственное напряженіе голоса нарушаетъ спокоиность мелодическаго строя, а отъ того оно дѣлается безобразнымъ, и даже чуждымъ церковному благочинію.

Наравнѣ съ тѣмъ нужно избѣгать навыка произносить слова текста "борзымъ маршемъ", и вмѣстѣ съ тѣмъ "рвать мелодію въ клочки", а такъ же и чрезмѣрнаго растяженія пѣнія, но произносить слова мѣрной степенью и естественнымъ тономъ голоса.

Ни подъ какимъ видомъ ни являть въ голосъ никакой пестроты (въ родъ подголосковъ или басовъ), а держаться однотонности чего естественно требуетъ это пъніе.

В. Луконинъ.

(Продолжение слъдуетъ).

## изъ мотивовъ войны.

TV

Прости мой сынъ, сраженъ лежу Въ странѣ чужой, въ глухомъ лѣсу, Мелькаютъ звѣзды предо мной, Въ ушахъ звучитъ далекій бой...

> Я на тебя надеждой жилъ И мысль о счастіи таилъ— Въ тебѣ увидѣть мой покой На склонѣ жизни трудовой...

Ожъ!.. жжетъ въ груди шрапнели слѣдъ, Нѣтъ силъ послать тебѣ привѣтъ, На жизни путь благословить, Мой крестъ на память подарить.

Прощай мой сынъ, молись Творцу, Да твоему пошлетъ отцу Прощеніе грѣховъ съ Небесъ И приметъ душу въ міръ чудесъ.

В. Судьбининъ.

"Азбука и Хрестоматія цѣнія" будетъ печататься въ двѣ краски и съ отдѣльн. счетомъ стр. но ввиду поспѣшности печатанія 10, 11 и 12 №№ въ настоящемъ году (1914 г.) она не можетъ печататься въ названныхъ №№, а начнется—съ № 1-го (январьскаго) 1915 г. При чемъ въ каждомъ № будетъ не менѣе 16—32 стр., Особый счетъ листовъ позволитъ каждому переплесть "Азб. пѣнія"
— отпѣльной книгой.—



I.

Фарисен же слышавшег рв ша (ш хртв): сей не изго нита ввеы, токмо о веельзе ввлв, кназв ввеобестема (мат.р., зач. ме). "Господина дома веельзеввла нарекоша, кольми паче домашниха еги с (мат.р., зач.). лз

Такъ велика ненависть людей, возненавидѣвшихъ ближняго своего, поддавшись вліянію клеветы. Клевета и сплетни рѣшительно осуждаются священнымъ Писаніемъ и считаются предосудительными поступками даже среди людей, имѣющихъ элементарное (простое, первоначальное) понятіе о нравственности. Въ древнія времена сплетниковъ и сплетницъ подвергали жестокому тѣлесному наказанію, а въ народѣ, въ лубочныхъ картинкахъ, существуетъ представленіе о наказаніи сплетниковъ и клеветникомъ въ аду подвѣшиваніемъ за языкъ.

Особенно непривлекательны, рѣзче сказать—постыдны и гадки—клевета и сплетня, распространяемыя въ печати, т. к. здѣсь опускаются духовные люди, т. н. интеллигентные (передовые, возвышенные) и культивирують (возрастають) клевету и сплетню при помощи слова печатнаго, этого по истинѣ глагола Божія, предназначеннаго возвѣщать людямъ вѣру, добродѣтель и правду Божію.

Въ великій грѣхъ лжи, клеветы и ненависти впалъ австрійскій журналъ "Старообрядческая мысль", въ лицѣ фактическаго издателя г. Зенина и редактора г. Макарова, допустившихъ къ напечатанію въ № 9 своего журнала пасквильную "статью" нѣкоего Спрыгина, озаглавивъ ее "Во тьмѣ и сѣни смертнѣй" и снабдивъ собственнымъ "предисловіемъ".

Дѣйствительно "во тьмѣ и сѣни смертней" находились руководители журнала и притомъ носящаго громкое и отвѣтственное названіе "Старообрядческая мысль".

Неужели мысль старообрядческая такова? Неужели содержаніемъ ея является грубый вымыселъ, наглая ложь, дерзкая клевета и грязная сплетня?

Нътъ, это не мысль старообрядческая, это мысль жалкихъ, несчастныхъ людей, впавшихъ въ Каиновъ гръхъ зависти и ненависти.

Въ статъѣ "Во тъмѣ и сѣни смертнѣй" оклеветаны лучшіе люди общества христіанъ-поморцевъ: Т. А. Худошинъ, П. Е. Бобровскій, сибирскія отшельницы и сибирскіе благотворители Морозовы. Авторъ клеветы, отступникъ отъ Христовой вѣры Спрыгинъ, иконоборецъ, непризнающій образа Господа Савваова.

Предсѣдатель Второго Всероссійскаго Собора Т. А. Худошинъ, мой дорогой учитель и наставникъ, какъ учитель и наставникъ всѣхъ, слышавшихъ слово его—очень напрасно обиженъ, несправедливо и безстыдно. Это человѣкъ, одаренный всеобъемлющей любовью къ ближнимъ, даже къ заблужиающимся.

Два три года назадъ вышла въ свътъ грязненькая брошюрка "Интервью съ старообрядческимъ епископомъ", въ которой устами австрійскаго нижегородскаго епископа Иннокентія распространена сплетня о недостаткахъ, порочности и даже ересехъ гг. Зенина и Макарова. Это обличеніе своихъ же братій. Неужели Зенинъ и Макаровъ забыли ее и сами повторили грязную сплетню и не провъренную ложь въ своемъ журналъ. Когда Т. А. Худошинъ увидълъ эту тощую по объему брошюрку, но прожорливую, какъ фараоновы коровы, по обилію грязи и зловонія,—онъ сказалъ: "Жалкіе, бъдные люди! Зачъмъ это они дълаютъ?" Это было сказано о брошюръвъ которой были обильно возлиты помои на главы Зенина и Макарова. Да будетъ имъ стыдно.

Не вдаваясь пока въ разборъ всего написаннаго и предоставляя высказаться по существу пасквильной "статьи" П. Е. Бобровскому\*) и по поводу ея— Т. А. Худошину, я въ

 <sup>\*)</sup> Объясненіе П. Е. Бобровскаго будетъ въ слѣдующемъ №

заключеніе скажу гг. Зенину и Макарову, что Т. А. Худошинъ о себъ съ полнымъ правомъ можетъ сказать словами извъст. судебнаго дъятеля А. Ө. Кони: "понять меня надо, вникнуть въ мою душу, въ мои стремленія и цъли, усвоить всъ мои чувства и вознести меня на высоту, которую я заслуживаю\*)".

В. Яксановъ.

#### TECHNEY 48 LEXH

Фарисей въ храмѣ молитвы, увидѣвъ мытаря—грѣшника, плачущаго, не пощадилъ его и лишился всѣхъ своихъ добродѣтелей—онъ былъ осужденъ отъ Судіи всѣхъ Творца.

Иродъ при трапезѣ торжества въ память своего рожденія далъ клятву безстудной дъвиць и не пощадилъ главы Предотечи, за что лишился сыновства, наслѣдовалъ лжи внука, прадъда отца сатаны, а судъ преступникамъ объявленъ въ въчномъ евангеліи на въчныя времена и роды для наказанія и покаянія истиннымъ сынамъ всепрощающей любви: но жалкіе внуки, наслѣдники темнаго обливанца лжемитрополита Амвросія "ушами тяжко слышаша, и очи свои смежиша и языкомъ солгаша", злобно забыли этотъ спасительный примъръ, за что и судъ воспріимуть отъ всезрящаго и всеправеднаго Судіи, сице глаголющаго: "На судъ въ мірѣ сей пріидохъ, да не видящіе видять и видящіи сліпи будуть". (Іоанна, зач. 35, гл. 9, ст. 39). Здѣсь не критика, а судъ отъ самаго Христа. Мы не имъемъ намъренія осудить по плоти брата, насъ оклеветавшаго; приводя эти строгія свидътельства св. Писанія; мы только должное воздаемъ и хотимъ защитить оклеветанную г. Спрыгинымъ братію по св. въръ, жителей Алтайскаго края, и оплеванную въ предисловіи къ этой темной статьи самимъ г. Зенинымъ. Эти два "почтенныхъ", съ позволенія сказать, компаніона, повидимому, думали перещеголять другъ друга въ способности возможно злостнъе выражаться. Г. Спрыгинъ состряпалъ злосовѣтническую, злобную статью, а г. Зенинъ не удержалъ въ сокровищницѣ сердца своего яда аспида и изрыгнулъ отъ устъ своихъ совершенно непонятное местью какой-то дышащее злословіе на нашъ христіанскій журналъ

<sup>\*)</sup> А. Ө. Кони-, Нажизненномъ пути", т. І, изд, З.

"Щитъ Вѣры". Въ статъѣ "къ людямъ слабымъ душою", говоритъ онъ—"я уже писалъ, что грязи всюду много, и что никто не смѣетъ пальцемъ показывать на грязь другого, ибо ему тотчасъ же ткнутъ въ глаза его собственною грязью. Я въ этой статъѣ звалъ всѣ фракціи христіанства заняться прежде всего самоусовершенствованіемъ, т. е. возращеніемъ себя по св. Павлу "въ мѣру возраста Христова", укоры оставить, но "Щитъ Вѣры" этого въ руководство не принялъ".

Прошу благоревностныхъ читателей взвѣсить на вѣсахъ безпристрастнаго правосудія и взглянуть очами вѣры на всѣ книги нашего ежемъсячнаго журнала "Щитъ Въры" за 3 года изданія; гдѣ бы вы ни взглянули, нигдѣ не найдете осуждеа также и мщенія. Наши сотрудники нія грѣховнаго, "Щитъ Въры" для памяти написали на стънахъ дома и на стънахъ опочивальни слова Спасителя Христа: "Не осуждайте да не осуждены будете". Они строго знаютъ и помнятъ: "На Моисеови съдалищи съдоша книжницы и фарисеи; вся елико аще рекуть вамъ творити, творите, а но по дъломъ ихъ не творите, имутъ рече санъ, но житія суть нечистаго, но не о житіи внимай, а словесемъ, нравовъ бо ради никто же да повреждаетъ". (Бес. св. Злат., на 14 посл., стр. 3113). Теперь можетъ всякій убъдиться въ правдивости нашего журнала и направленіи его, что же касается грязи грѣховной, то онъ далеко отстоитъ отъ нея, а ереси преслъдуетъ и обличаетъ. Зенинъ соблазнился черезъ виновника Спрыгина, а Спрыгинъ по слабости ума открылъ яму помойную, гръховную прошлыхъ дней и прельстилъ Зенина къ христопродавной и братоубійственной купли. Въ ненависти они погрузились въ злосмрадіе, и отъ ризъ, въ нихъ-же облачишися, окропляютъ своихъ трапезниковъ, причастниковъ, мнимыхъ пастырей, самозванцевъ столпотворенія вавилонскаго, по признанію лжеепископа Иннокентія: "Вдовствующею, укоряемою, посрамленною, далье какъ бы Богомъ оставленную ... "Теперь посмотримъ другую церковь, "непосрамленную", царствующую, то-есть-новообрядческую. Объ ней въ книгъ Апокалипсисъ въ главъ 18 вотъ что писано: "И посихъ видъхъ ина ангела сходяща съ небесъ. имуща область велію, и земля просвѣтися отъ славы его. И возопивъ крѣпости гласомъ веліимъ, глаголя: паде, паде Вавилонъ великій и бысть жилище бѣсомъ, и хранитель всякому духу нечисту, и хранилище всѣхъ птицъ нечистыхъ и ненавидимыхъ. Яко отъ вина, ярости, любодѣянія своего напои вся языки, и царіе земстіи съ нею любы дѣяша, и купцы земстіи отъ силы пищи ея разбогатѣша. И слышахъ гласъ инъ съ небесе глаголющъ: изыдите изъ нея людіе мои да не причаститеся грѣхомъ ея и отъ язвъ ея не вредитеся; яко прильпишася грѣси ея даже до небесе, и помяну Богъ неправду ея. Воздадите ей, яко и та воздаде вамъ и усугубите ей сугубо по дѣламъ ея. Чашею, ею-же черпи вамъ, черплите ей сугубо. Елико прославися и разсвирѣпѣ, толико дадите ей мукъ и рыданій". (Церк. Христ. временно безъ еписк., сост. И. Усовымъ, стр. 10).

Христосъ Спаситель повелѣлъ испытывать писаніе, а черезъ испытаніе обрящемъ животъ вѣчный (зач. Еванг. Іоанна 17, гл. 5; ст. 39). Премудрый Владыко въ купли спасенія душъ нашихъ, въ священномъ писаніи указалъ намъ критеріумъ, т. е. признакъ, которымъ бы можно отличить истинное отъ ложнаго—мѣрило истинности. Будемъ же послушны, приступимъ трудолюбно къ мѣрилу праведному, уклонимся же отъ мѣрила местнаго и мерзостнаго, ненавидимаго Господомъ Богомъ.

Мнимый епископъ, терзаемый совъстью понужденъ былъ Богомъ сказать (правду) истину о своей церкви, что она, по примъненію тайнозрительнаго откровенія, есть вдовствующая, укоряемая, посрамляемая, даже какъ бы Богомъ оставленная. Да! мы съ своей стороны говоримъ—это върно, стократно-върно, тысячекратно върно! Бъглопоповскою она была отъ 1666 г. до присоединенія къ ней мнимаго митрополита Амвросія въ 1846, т.-е. 180 л. по изъясненію И. Г. Усова, нынъ Иннокентія, мнимаго епископа.

Амвросій еретикъ пришелъ ко вдовѣ рожьдшейся въ блудномъ Вавилонѣ и пришедшій изъ блуднаго Вавилона. Для чего же онъ пришелъ ко вдовѣ, т. е. къ церкви Зенина? Отвѣтъ яснѣй дня: ни для чего иного, какъ, какъ только для совокупленія духовнаго на размноженіе чадъ духовныхъ. Но кто-же былъ митрополитъ Амвросій въ духовномъ смыслѣ? Отвѣтимъ. По указанію Й. У., мнимаго епископа Инноке-

нтія, онъ былъ жилище бѣсомъ и всякому нечистому духу. Это наше изъясненіе имѣетъ послѣдовательность и безпристрастное сужденіе по заключенію и умствованію самаго Иннокентія.

Амвросій не могъ породить чадъ духовныхъ, ибо онъ, какъ "вмѣстилище бѣсовъ, хранитель всякихъ духовъ нечистыхъ и ненавидимыхъ" духовный пьяница отъ вина ярости любоначалія своего напоилъ вся языки. Бѣдные австрійцы—амвросіевцы сами себя осудили, сами и вразумитесь и покайтесь, пока не затворились двери Божія милосердія, призывающаго: "покайтеся, приближибося царство небесное". Вы обольстились, несчастные, вамъ затворены двери проповѣди спасенія, ибо Христосъ посылаетъ своихъ послѣдователей во всю вселенную и повелѣваютъ "шедше научите вся языки", но вы должны страшиться, и не поить виномъ ярости любодѣя нія своего языки. А что же значатъ слова: "царіе земстіи съней любодѣйствоваше"? По ученію апостола Петра истинніи христіане "родъ избранъ, царское священіе, языкъ святъ, люди обновленія". (Посл. Петра, 1., гл. 2, ст. 9, зач. 58).

Вы никакъ ни можете понять, что въ 180 л. вы состарились во вдовствъ вашей бъглопоповской церкви, но васъ "обновилъ любодъйный женихъ Амвросій" и ввелъ въ царство земное, одълъ васъ въ ризы червленыя и на главы ваши надълъ митры златыя, съ драгоцънными камнями, и отъ силы пищи разбогатъша. Съ присоединеніемъ Амвросія ваши олтари возрастоша и пищей и питіемъ обогатищася, и указывая на другихъ, вы никогда ни посмотрите на себя, хотя и кричите объ этомъ на всъхъ перекресткахъ и сплетничаете и клевещите по наговору злыхъ лицъ, ибо сами вы дъти тъмы и клеветы, причастники и дълатели порока и разврата.

Мы не обижаемся на васъ, но скорбимъ о васъ, мы не хотимъ васъ опровергать, ибо выше стоимъ всякой клеветы, мы только по-братски предостерегаемъ васъ отъ зла и ненависти и просимъ васъ одуматься и разобраться въ своемъ заблужденіи.

Т. Худошинъ.

(Продолжение слъдуетъ).





Вопросъ 153 (В. Ө. Корышова).

Въ нашей Старообрядческой общинѣ служили мы въ недѣлю 4-ю поста службу осьмымъ гласомъ и послѣ службы вдругъ выходитъ отлученный пѣвецъ Родіонъ и говоритъ міру, что отецъ Өеодоръ съ головщикомъ Василіемъ пѣли не тѣмъ гласомъ, нужно бы пѣть 4-мъ, отлученный нигдѣ устава не нашелъ, а принесъ синодальный календарь и показываетъ общинѣ о гласахъ. Просимъ отвѣтить: которымъ гласомъ пѣть въ недѣлю 5-ю поста? И еще просимъ отвѣтить: когда начинать столбикъ евангельскій, въ которую недѣлю?.

#### Отвѣтъ:

Вы пѣли правильно. Въ 5 недѣлю положено было пѣть въ службѣ пѣснопѣнія на гласъ первый. Отлученный по недоразумѣнію поступилѣ нехорошо, при томъ сославшись на какой-то синодальный календарь. Такихъ людей нужно исправлять кротко.

Указаніе о начатіи воскресныхъ утреннихъ евангелій вы найдете въ Шестодневъ или октаъ, гдъ находится подробное распредъленіе на весь годъ евангельскихъ чтеній.

#### Вопросъ 154 (Н. Л. Маюрова).

Старообрядцы австрійцы приводять въ оправданіе свое 49 и 54 главы книги пророка Исаіи о вдовствѣ Церкви. Примѣнимо ли это Писаніе къ австрійской Церкви?

#### Отвѣтъ:

О пророчествъ въ означенныхъ главахъ книги пророка Исаіи, св. отцы ясно говорятъ, что оно относится къ іудейской языческой церкви, лишившейся помощи небеснаго жениха Христа и ставшей какъ вдова. Вътолкованіи 49 гл. блаж.

Іеронимъ говоритъ: "И несомнѣнно, что это говоритъ собраніе святыхъ, бывшее прежде среди іудеевъ и оставленное Господомъ, и жалуется плачевнымъ голосомъ, что оно оставлено и покинуто помощію Господа... Я была безплодною и и вдовствующею, оставленною и плѣненною въ народѣ іудейскомъ, перестала имѣть дѣтей, долго не рождала. Послѣ Аггея и Захаріи и Малахіи я не видѣла никакихъ другихъ пророковъ до Іоанна Крестителя: какъ же, бывшая одинокою и покинутая помощію мужа я стала теперь имѣть столько дѣтей?" (ч. VIII, стр. 251—254).

Говоритъ народу Іудейскому о Сіонѣ, который прежде говорилъ: "Оставилъ меня Господь и Господь забылъ меня. Вы думаеге, что вслѣдствіе моей жестокости оставлена мать ваша, земной Іерусалимъ, и что по жестокосердію я далъ ей разводное письмо, и не знаете того, что было въ дѣйствительности,—что она сама отступила отъ Меня" (стр. 259).

Св. Ефремъ Сиринъ въ бесѣдѣ противъ јудеевъ написалъ: "Сію пѣснь воспоетъ нынѣ синагога среди язычниковъ: наведе ми Господь сѣтованіе велико, одинокою оставилъ меня Господь, призналъ меня чуждою Ему вдовою, которая оставлена" (т. 5, стр. 6; по 2 изд., стр. 7).

Влова и разведенная, -- говоритъ бл. Іеронимъ, -- это синагога, то-есть сонмище іудеевъ, непринявшее Господа" (ч. XI, стр. 278). св. Василій Великій написаль: "что Израиль по плоти есть вдовствующая Церковь, освободившаяся отъ ига рабства законнаго, такъ что она, безъ нареканія въ прелюбодъяніи, можетъ принадлежать другому мужу-Христу, обручающему ее себъ во спасеніе: надобно, чтобы и она оправдалась, наученная нами Евангельской правдѣ Христовой"(т. 2, стр. 59). Вдовою, бывшею въ невѣріи до Христова пришествія на землю, и св. Кипріанъ называетъ языческую церковь (ч. 2, стр. 25). По этому, не понимая смысла пророчества св. Исаіи, амвросіевцы и приводять оное въ свое оправданіе, чъмъ и даютъ о себъ хотя и косвенный отзывъ, что и они подобны сонмищу заблудшихъ іудеевъ, не принявшихъ Господа. Ясно, что пророчество было приписано къ темъ уверовавшимъ, которые черезъ заблужденіе бывъ во вдовствъ, наконецъ повъровали во Христа и обручились черезъ посредство св. Духа въ духовный союзъ. Слѣдовательно о пророчествѣ въ епископахъ не говорится ни слова. Приводить же такое мѣсто и толковать оное по своему австрійцамъ не похвально и довольно постыдно. Они, по крайней мѣрѣ, въ другихъ пророчествахъ, гдѣ говорится о прекращеніи пастырей въ новозавѣтной церкви, не найдутъ того, что епископы будто когда то востанутъ. Такого свидѣтельства нигдѣ нѣтъ.

Что св. Церковь останется вдовою, это предсказалъ св. Филиппъ, митрополитъ московскій: "Близко время, говорилъ онъ, въ которое Церковь пріемлетъ вдовство и пастыри какъ наемники призираемы будутъ". (Училище благочестія, стр. 170), И бл. Іеронимъ по пророчеству св. Іереміи: "Вопите пастыри, и стенайте, и посыпьте себя пепломъ, вожди стада, ибо исполнились дни ваши для умерщвленія вашего и разсѣянія вашего и вы падете, какъ сосуды драгоцфиные и погибнете; бъгство отъ пастырей и спасеніе отъ вождей стада" (гл. 25). Далъе: "дни ихъ исполнятся тогда, когда будутъ исполнены грѣха. И они разсѣются и падутъ, какъ сосуды драгоцѣнные, такъ что, бывъ разбиты, не могутъ быть возстановлены" (ч. 6, стр. 435). Но что пастыри падутъ или отступятъ и не будутъ возстановлены не въ частности, а по всей земль, объ этомъ св. Іоаннъ Златоустъ въ кн. Маргаритъ предсказалъ на основаніи пророчества св. Захарія: (гл. 11 ст.) что "будутъ по всей землъ пастыри волцы" (лис. 578). Здъсь ясно предуказано паденіе пастырей, а возстановленія ихъ по Писанію не видится.

## Письмо въ Реданцію.

"Прошу редакцію отпечатать это письмо какъ благодарность г-ну П. Ершову. Глубокосердечную приношу Вамъ, П. Ершовъ, благодарность за сочиненіе статьи "О двуперстій и троеперстій". Вы какъ даровитый писатель, привели много доказательствъ изъ св. Писанія въ пользу двуперстія, привели полные факты двуперстнаго сложенія на святыхъ иконахъ, всѣ древнія иконы съ двуперстнымъ крестнымъ знаменіемъ.

У насъ была бесѣда съ еретикомъ о двуперстіи и троеперстіи, по приведеніи Вашей статьи еретики остались посрамлены и я, какъ ничтожный человѣкъ, но за молитвы христіанъ защищающій вѣру Христову, рѣшилъ Васъ сердечно отблагодарить. Подписчикъ № 271—Головинъ. Николаевская, Самарск. у. 16 октября 1914 г.

## Книгоиздательство В. З. Янсанова.

Саратовъ, Б.-Горная № 164.

## ВЫШЛИ въ свътъ НОВЫЯ ИЗДАНІЯ:

#### для старообрядческихъучилищъ. Съ оригинала, печатанаго при патріар. Іосифъ., ч. І содержить въ себъ: 1) Сказаніе о псалтыри Св Василія великаго. 2) Псалтырное начало. 3) Двѣ первыя кафизмы. 16 псалмовъ.

## Цъна 8 коп.

# для старообрядческихъ Іосифъ. ч. І содержить въ себъ: 1) Чинъ вечерни.

училищъ. Съ оригинала, печатанагопри патріархъ

2) Догматики (на восемь гласовъ). 3) Воскресныя стихиры на стиховић на восемь гласовъ

## Цѣна 7 коп.

Объ книги 15 коп., съ пересылкой 20 коп., съ наложеннымъ платенсемъ 40 коп. (Почта беретъ 10 коп. за заказъ, 10 коп. за наложенный платежь).

Псалтырь и Часовникъ издательствомъ раздълены на части по слъд. причинамъ: 1) Цълаго псалтыря или часовника даже по 60 коп. не въсилахъ купить бъднъйшіе ученики .2) Объ книги 15 коп., по нимъ учитель можетъ основательно изучить чтеніе Псалтыря и всю вечерню (съ чтеніемъ "Блаженъ мужъ"). 3) Книги объ занимаютъ очень мало мъста и весьма удобны для совершенія вечерни въ дорогѣ, въ походѣ. 4) Размѣръ книгъ и учащихся не затрудняетъ переносить ихъ изъ школы домой и обратно. 5) Нъкоторые ученики по многимъ причинамъ кончаютъ ученье, пройдя одну-двѣ кавизмы. Главная цѣль изданія—по самой доступной цѣнѣ предоставить всѣмъ возможность пріобрѣсть необходимыя христіанамъ книги и не отказываться дороговизной ихъ. (Обычная цъна Псалтыри 5-6 руб). Всякій можетъ постепенно, даже по частямъ пріобръсть правильный Псалтырь и Часовникъ. Остальныя части Псалтыря и Часовника выйдуть послѣ Рож. Хр.

Требовать по адресу: Саратовъ, Бол. Горная № 164.

в. з. Яксанову.



на старообрядческій ЕЖЕМЪСЯЧНЫЙ иллюстрированный журналь

7423-7424 л. 1915 годъ MUTT BEPH

IV-й годъ изданія

для церкви, семьи и Школы.

Журналь состоять изъ спѣдующих отдѣловъ: Богословскій, Религіозно-Нравственный, Историческій, Апологетическій и Полемическій, апологетическій и Полемическій, апологетическій и Полемическій, апологетическій и Полемическій, старообрядцевъ, Народное заравіє, Стихотворенія, Библіографія, Отвѣты подписчикамъ, Самообразованіе, Дѣтское чтеніе и Объявленія.

Кромѣ того, въ 1915 году къ журналу "Щитъ Вѣры" будетъ дано

### ПРИЛОЖЕНІИ тридцать восемь КНИГЪ:

6 КН. проповъди. Поученія на Двунадесятые и друг. праздники

6 КН. обрядческ, начетика

6 КН. для Дътей (Сборники повъстей раз 6 км. (По курсу на учительское званіе)

12 кн. Современная жизнь (Война, Внутренняя и вившняя политика).

II-й ТОМЪ ПИСЕМЪ Л. 8. ПИЧУГИНА,

(По церковно-общественнымъ вопросамъ) Особое приложение! Ръдкая книга!

# INKOHA AESHON LOSP

(Первая половина, въ прежн. изд. цена ей ок. 50 руб.).

### ПОДПИСНАЯ ЦЪНА:

(сь доставкой и пересылкой) на журнаць. Шить Въры — 4. рубля, Журнаць в 38 княть — 7 руб., съ кн. "Никона Черрок. Горы" — 7 руб. съ II томомъ "Письма Л. 6. Пичутива" — 5 руб. и журналь со встым 38 приложениям — 10 руб. Подлисчинамъ до 1-го Января — 40 приломента Выславине подписную плату до 1-го Января получать, сверхь досто, безлатитую премыю "Кторію с Соловециях Страдальдах» съ портретомъ А. Денисова, написавшаго исторію, и карту

влам'я производить видий по передому пробранию высодается бездаат Адресъ- Родакція: САРАТОВЪ, Бодьшая Гориле, № 164. Въ Родакцію Нурнала "Щать Върм" В. З. Яксанору

Редакторъ-Издатель В. З. Яксановъ