№ 17-Цена 10 коп.

ГОДЪ ИЗДАНІЯ ШЕСТОЙ.

CTAPOOSPÁAUCCKIÁ

выходить еженедъльно.

подписная цъна:

— № МЕСИЦЬ — 150 к. МОНИТОВ В МОНИТАТОВ В МОНИТАТОВ 2 руб., к. Попускветок разорочка: къ 1-му явваря вмемлакотся 2 руб., к. 1-му мяв 2 руб. и ед. 1-му явваря вмемлакотся 2 руб., к. 1-му мяв 2 руб. и ед. 1-му 2 руб. и е

и половика "Кормчов" высывляется по получени послъдав-ковія вечтато го взюся подписні. по за отроку петата АДРЕСЬ РЕДА ЦІЯ в ОНТОРЫ: Моска, Бархеева площава, доля тав Рабушніских. За первузку адрось учлачивается 26 коп. Объявленія печатаю

Редакція открыта ежедневно, кром'в воскресныхъ и праздвичныхъ двей, отъ 10 до 6 час. вечера.

Редакторъ принимаеть въ понедельникъ оть 3 до 5 час. дня, в въ средуотъ 12 по 2 ч. пня.

Рукописи, присланныя безъ обозначенія условій, считаются безвиатными; не принятыя къ печати сохраняются два масяца и затамъ уничтожаются; обратно пересылаются только по уплать стоимости пересылки.

### CRATUM.

АПРБЛЬ.

ВОСКРЕСЕНЬЕ, 28 (нед. Све. женъ мироносицъ): Све апостолъ Іассонова и Сосипатра. —Све. муч: Максима, Ладд, Кинтиліана, Саторнія, Іакисхола, Фавотіана, Іакурія, Мороданія, Еффасисія, Мамія и Керным давищи.—Св. отда лашего Кирилав, епискола туроскаго.
ПОКЕДБЛЕЬНИКЪ, 29: Све муч: Феспица, Руфа, Анчинатра, Фесстила

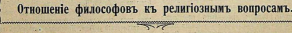
Артеми, Магия, Феодота, Фавмасія, Филимона, Діодора и Родіона діакона.— Піревок. Меннона чудотворна.
ВТОРНІКТО, 30: Св. на веохвальнаго апостола Іакова, брата св. Іоанку Бо-гослозу.—Обратеніе честнихъ мощей св. отца нашего Вінкнім, епископа иоз-горадскага.

СРЕДА, 1: Св. прор. Іеремін.—Св. муч. Ваты.—Проставленіе преп. Паф-ОРЕДА, 1: Us. поро. 1ереми.—Us. муч. ватм.—преставлене прев. вар-угля, боровскато чудотворща.— ЧЕТВЕРТЪ, 2: Оs. отца нашего Аземасія Великаго, архіси, алексапдрій-саго.—Свг. муч.: Пспера, Зон, Киріака и беодула.—Превссеніе мощей свв-муч. клазей русскить Бориса и Глаба, во святомъ крещеніи Романа и Давида.

ПЯТНИЦА, 3: Свв. муч. Тимовен и Мавры.—Препод. Петра чудотворца и

СУББОТА, 4: Свв. муч.: Пелагіи, Селивана и Алвіана епископовъ, Ерасма и прочихъ съ пими.





Тщетно самоувъренные люди старались и стараются вычеркнуть изъ своей жизни, изъ своей души, ума, сердца религію, въру. Въра всегда жила въ сердцахъ людей и всегда будеть жить. Никакіе перевороты міра и науки не поколеблять крепкаго зданія веры

Мы върпли и сердцемъ, и разумомъ, и волей. Наша интуиція озаряєть намъ въ одно міновеніє такія вічныя истины, до которыхъ никакъ не добраться самымъ кропотинпыть научнымъ изслъдованіемъ. Одни изъ насъ больше от-на настся интунцій, другіе разуму; разсудку. Но всякій по своей мощи зрить Бога. Философія—дисциилина, занимающаясен, главнымъ образомъ вопросами о бытіп, о сущности, причинъ бытія, никогда не могла обойти молчанісмъ вопроса о Богь Философія, думающая быть міросозерцаніемъ и умалчивающая о Богъ, невозможна. Много мъста посвящала Вогу древняя дреческая философія, еще языческая. Язычники Платонъ и Аристотель, предчувствовали истиннаго Бога, и нхъ философія заключала въ себѣ зачатки христіанскаго богословія. Въ средніе въка философію называли даже служительницей богословія. Въ новое время философія стремится освободиться быть чьей-либо служительницей, хочеть быть самостоятельной, но такъ или иначе приходить къ Богу, ибо вет пути сходятся и приводять къ одной цели.

Русская философія никогда не отказывалась оть Бога. На каждомъ шагу она сознаеть Его и идеть къ Нему прямой дорогой, ибо знаеть, что она самая близкая. Глъ бытіе тамъ Богь, и какъ бы мы ни соблазняли себя, что Его, можеть быть, и нъть, намъ невозможно итти наперекоръ такой очевидной истинъ. Западная философія закрываеть глаза на то, что Богь всюду, но приходить къ Нему же, только косвенными, длинными путями. Правда, есть философія, которая не признаеть Бога, отрицаеть Его окончательно, это философія матеріализма; но она настолько противоръчива въ самой себъ, настолько скудна по своему содержанію, что о ней теперь никто не ръшится говорить серьезно. Позитивизиъ уклоняется отъ ръшенія вопроса о Богь, ссылаясь на то, что нельзя знать что-либо определенное о Богъ, нельзя мыслить Его свойства, невозможно научное познание вопроса. Но въ такомъ случат позитивизмъ принужденъ отказатъся отъ многихъ существенныхъ философскихъ вопросовъ, ибо нельзя съ точки зрвнія позитивизма решать такіе вопросы, какъ о сущности бытія, о причинности бытія, вопросы, которые называются метафизическими. Философскіе взгляды на религію и Бога очень различны. Иногда опи очень отличаются отъ ученія Церкви, но иногда совстмъ близко подходять къ нему, хотя выходять какъ будто бы совсёмь изъ другихъ источниковъ, чемъ учение Церкви.

И мы думаемъ, что философы часто односторонни, когда они хотять обовчательно ржинтъ вопросто Богб одной частью своей хуши, а не вебъх своимъ существомъ, какъ это бываеть въ религіи. Одни тяготъкуть къ разуму, другіе къ чувству, и по тъть проявленіямъ бытія, которыя болже доступны миъ, больше отвъчають ихъ настроенію, они судять о Богѣ и Его свойствахъ.

Въ религіи откровенной Богъ раскрывается сразу, непосредственно; въ мистическомъ настроеніи мы зримъ Бога цалостной душой, а не разрозненными ся частями. Въ этомъ большое преимущество религін передъ философіей. И истинна будеть та философія, которая не порываеть своей связи съ религіей, но питается ен корнями. Церковь словами апостола Павла даеть такое определение Бога: «Одинъ Богь-и Отецъ всёхъ, Который надъ всёми, и черезъ всёхъ, и во всёхъ насъ» (Посл. Ефес. 4, 6). По митию С. Глаголева, вст определения Бога философами сводятся къ ограничению этой формулы; они принимають лишь ижкоторыя части опредъленія и отрицають остальныя. Такъ образуются различные тины религіознаго пониманія. Одни принимають, что Богьнадъ всими, но отринають, что Онъ черезт всихъ дъйствуеть, и что Онь во всюхъ насъ. Это-денсты. Дензмъ признаеть Бога, какъ абсолютное совершенное Существо, создавшее міръ изъ ничего, но онъ отрицаеть Промысль Божій. По этому ученію, Богъ создаль міръ и предоставиль его всецило самому себь, не вмышиваясь вы его дила; Богь наов всьми, но далекъ отъ всьхъ. Другіе мыслители учать, что Вогь во всеха насъ, но Его нъть надъ всеми. Богъ раскрывается въ міръ, и Его нъть надъ міромъ, Онъ растворяется всецило въ міри. Такъ смотрять пантенсты.

Но есть философы, которые принимають опредженіе апостола Павла во всемъ объемъ. Такая точка зрѣнія назы- вается геногической. Богъ—Отець вестся геногической. Богъ—Отець всъхъ, значить причина всего. Какъ Отець, Отъ печется о точь, что произошло отъ Него. Но Богъ создаль мірь не изъ чуждато себъ матеріала, Онъ произвель его изъ Себя, зпачить Онъ не голько хѣйствующая прачина міра, но и матеріальняя. Однако Богъ не сливается отъ міромъ, Онъ мадо всеми, мийенть Свое сообенное бытіе. Онъ есть сободная причина міра, но не необходимая—Онъ моть сотворить и не сотворить мірь. И насъ, людей, Онъ сотворить свободными, мы мотаи пребывать въ Богъ и отступить отъ Него.

Всть еще мивніе, что Богь создаль мірь изъ готоваго матеріала, быль устронгалем-диміургомь, но не Творпомь. Говорать также, что до пивло особую реальную причину, въ противоположность доброму начаду—Богу, «здое начало, высшую здую силу. Такая точка зрънія въ религіозной философіи называется дуализмомъ. Обратимся къ философамъ новаго времени, посмотримъ,

какъ они относились къ религіозінымъ вопросамъ, какъ они понимали и доказывали Бога \*).

Декартъ (1596-1650). Философію Декарта принято

считать пачалокъ повой философіи.

Опъ подучиль религіозное воспитаціє в всю жизнь твердо върить въ Бога. Запималс, философскими вопросами, опъ прежде всего котёль опредёлить, на чемъ зиждется достовёрное познаніе и далъ себё объть совершить паломинчество въ Италіо адя ноклопейя лоретской Мадонив, если ему удастся успешно разрішить эту проблему.

Все, что мыслится ясно и отчетливо, есть истина.

Самой важной истипой есть идея о Богь. Самъ человъть не можеть быть больше слёдстви и певоможно человъку самому представить существо совершенить его. Конечное не можеть создать обезконечнаго. Слёдовательно, Богь Самъ создать обезконечнаго. Слёдовательно, Богь Самъ создать ту пдею въ человъкъ, она есть идея врождениял. Въ идеть Бога, какъ существа всесовершенитышаго, необходимо мыслится Его бытие.

Кроит того, если бы мое «я» существовало само по себт, то опо, навърное, надълно бы себя всъм возможными совершенствами, которыя есть въ моей мысли. Въ дъйствительности этого тътъ. Мое «я» создано Существоиъ Высшимъ. 
Исходя изъ зболютичести говершенства Бега, мы прянисываемъ Ему абсолютиче правдивость. Абсолютно правдивое 
Существо не могао надълить насъ обманывающими способпоствин—поэтому все то, что утвераждаеть нашть разумъ, 
какъ несомибицу в истину, не можетъ быть ложью, естъ дъйствительная истипа. Хотя Декарть и считается отномъ новой 
физософіи, въ нежь все-таки много сохранилось средневъковыхъ элементовъ. Идея Бога имъетъ въ физософіи первенствующее значеніе. Поздибе, какъ это мы увидимъ, дъл 
происходить кначе, къ Богу приходять не въ началъ, а 
только въ кониъ.

Паскаль (1623—1662). Паскаль всю жизпь хотель быть правовърнымъ и послушнымъ сыномъ р.-католической церкви. Но онъ не во всемъ оставался върнымъ католикомъ; нъкоторыя его воззрънія приближають его къ восточной Церкви. Самъ разсудокъ, высказывалъ онъ, учитъ насъ, что въ высшихъ вопросахъ мы должны подчиниться не ему, а въръ. И заслуга всякаго разума заключается въ томъ, что онъ дойдеть до этой мысли, въ этомъ сила разума. Разумъ долженъ знать, гдф следуетъ сомневаться, гдф решительно утверждать и гдъ безирекословно подчиниться. Паскаль върить въ Церковь, что она-корабль, который ни въ какую бурю не погибнеть. Исторія Церкви есть исторія Истины. Но будучи ревностнымъ католикомъ, Паскаль возставалъ противъ того, что считалъ неразумнымъ и не истиннымъ въ р.-католической церкви. Признавая авторитеть видимой Церкви, онъ не преминулъ отрицательно отнестись къ мижнію о непограшимости папы, которое уже начало обозначаться ко времени Паскаля, чтобы свою окончательную санкцію получить два стольтія посль него. Отрицательно относился онъ также къ језунтамъ за ихъ теорію практическаго приспособленія евангельской морали къ действительности, къ теоріи, которая постепенно находила себъ подтверждение въ Римъ. Эта теорія умаляла весь смысль евангельскаго закона. Оказывалось, что всё предписанія Евангелія можно нарушить п быть правымъ. Теоретически Евангеліе прославлялось, но на практикъ въ нъкоторыхъ случаяхъ оно оставалось безъ влія-

Волъе подробное изложение см. въ книгъ проф. С. Глаголева: "Изъ чтений о редигии".

пін на жизнь, такъ какъ въ тъхъ или иныхъ случанхъ все перазрішенное становилось дозволенным и разрішенніми». Іслуиты же часто старались казучетически оправдать нехорошів средства въ угоду доброй цібли. Противъ этого сильно возставаль Паскаль. Онь учить заботиться о своемь спасепін и стремиться къ спасецію бинжинхъ. Чтобы обратить человіка къ върв и отвратить отъ несомінінной погибели, падо убъдить его тібли доказательствами, до которыхъ бы опъ самъ могь дойти. Надо пропикнуться его мыслями, обратиться ко вебям его душевнымъ способвостамь и направить на тотъ путь, который приведеть его къ Пстинъ. Всякому, кто боится върм и презираеть религію, падо указать, что-она пе протиморічить разуму, что она достойна уваженія и имбова.

Гербертъ Чербери (1581—1646). Герберть Черберп утверждаетъ естественную религію и очень недовърчиво относится къ откровеннымъ религіямъ. Всякая истина, по его мивнію, отличается следующими чертами: общепризнанностью, первичностью независимостью и непроизводностью, непосредственной убъдительностью. Соотвътственно этому опредъляется и религіозная истина. Истинны тъ догматы, которые отанчаются указанными чертами. Догматы, которые не вполив указывають на эти качества, условны и даже иногда являются полнымъ заблужденіемъ. Откровенія могуть быть приняты лишь въ томъ случай, если они подчиняются указаннымъ требованіямъ истины, надо всегда производить оцънку откровеніямъ, подчинить ихъ разуму, общимъ понятіямъ. Содержаніе истипной вселенской Церкви, которая священна и испогръшима, Герберть Чербери опредъляеть, какъ ученіе о этихъ общихъ понятіяхъ религіозной истины. Несомивиныхъ религіозныхъ истинъ иять: 1) Есть Богь, Высшее Существо, Которое невещественно признается всеми изродами и обладаеть следующими качествами: вечностью, всемогуществомъ, премудростью, благодатью, блаженствомъ и т. д. 2) Мы должны почитать Бога, это почитание есть религія. Религіозность необходимо присуща человъку. И если существование безумія не мѣшаеть намъ признать несомнѣннымъ признакомъ человъка его разумность, то и иногда встречающійся атензмъ не помещаеть намъ утверждать, что религіозность также несомивниный признакъ человъка. 3) Лучшее богопочитание состоить въ добродътели и благочестін. 4) Человъкъ долженъ исправлять свои содъянныя преграменія раскаяніемъ. Богь благь и милостивъ. Онъ прощаеть раскаявшагося грашника. 5) Наше существование не кончается земной жизнью. Есть другая жизнь, въчная, въ ней человъкъ получаеть возмездіе за свои дёла въ этой жизни. Объ этомъ говорять не только вст религін, но и наше непосредственное сознание и голосъ совъсти.

Рерберть Черберт хочеть утвердить право разума не только въ философін, по и въ религіи. Разумъ не можеть быть
пом'яхой въ дѣлахъ вѣры. Наоборотъ, онъ утверждаеть и
укрѣплаеть вѣру, дѣлаеть богопочитаніе серьезинить. Ученіе Герберта Чербери не согласуется ст ученіемът Церкви.
Но не будемъ опровергать его и подчеркивать его заблуждепіл. Наша задача заключаетом не столько въ томъ, чтобы
показать, какъ и въ чемъ заблуждались религіозинае мысилтели, сколько показать, можетъ-быть, только долю истины
въ редигіозиой философіи. Философи подходять къ редигіня
инымъ пуремъ, чѣнъ человѣкъ непосредственно вѣрующій,
икъють въ своемъ распоряженій иным средства для раскрытіль вѣрм и все же видятъ Бога. Всё пути жазни ведуть къ
Богу—вотъ истина, въ которой мы убѣждаемся на каждомъ

мату

Јейбици (1646—1716). Лейбинць, какъ въ философіи вообще, такъ и въ редигіозной философіи въ частности, далъ иного изниаго. Во всемъ чувствуется стремленіе къ возмож-

но большей широтъ взглядовъ и міросозерцанія. Лейбницъ въриль въ Трехличнаго христіанскаго Бога. Бытіе Божіе онъ стремился обосновать на доказательствахъ-онтологическомъ. т.-е., что въ понятін Бога нёть противорічій, и поэтому Онъ существуеть; космологическомъ, т.-е., что причина всъхъ случайныхъ вещей находится вит ихъ, поэтому и причина міра находится вит его-въ Богт; и на телеологическомъ доказательствъ, на которомъ мы остановимся иъсколько больше. Весь міръ, по утвержденію Лейбница, состоить изъ особыхъ единицъ, надъленныхъ психическими свойствами, которыя онъ называеть монадами. Нътъ двухъ совсемъ одинаковыхъ монадъ, каждая отличается отъ другихъ. Всякая монада д'ятельна, обладаеть способностью представлять вселенную; такимъ образомъ, каждая монада есть какъ бы вселенная въ маломъ. Всъ монады представляють одну и ту же вселенную, но различно, соответственно своему совершенству-одив представляють ее болве отчетливо и ясно, другія менте. Монады не могуть оказывать вліянія одна на другую, онъ замкнуты въ себъ. Но между тъмъ въ міръ мы замъчаемъ гармонію, согласіе всёхъ монадъ, единство міра при множествъ монадъ, не сообщающихся между собой. Такое согласіе монадъ объясняется предустановленной гармоніей. Богь предвично установиль такъ, чтобы диятельность каждой монады протекала соотвётственно съ деятельностью другихъ монадъ, установилъ гармонію міра. Такъ доказывается бытіе Бога. Целесообразный порядокъ міра приводить къ мысли о Высокомъ Устроитель вселенной.

Настоящій міръ есть самый лучшій, самый совершенный изъ встхъ возможныхъ міровъ, потому что онъ являеть высшее единство въ высшемъ многообразіи. Всв монады представляють мірь по-своему, но всё эти представленія, всё эти голоса не противоръчать одинъ другому, во, наобороть, сливаются въ одинъ гармоническій аккордъ. Такое единство въ многообразін есть не что иное, какъ красота и совершенство. Даже самая несовершенная монада содъйствуеть красоть и совершенству цълаго; безъ нея мірь не быль бы полонь и законченъ. Лучній изъ міровъ быль узнанъ мудростью Бога, избранъ Его благодатью и созданъ Его могуществомъ. Мало того, міръ постепенно совершенствуется по Божественному водительству, въ мір'в не прерывается прогрессъ. Существованіе зла въ мірѣ не можеть привести Лейбница въ пессимизму, онъ находить ему оправдание. Есть три вида зда-здо метафизическое, физическое и нравственное. Первое зло, по своей сущности, не есть эло деятельное, это лишь недостатокъ совершенствъ. Отсутствіе положительныхъ благь можеть привести къ дъйствительному злу. Несовершенныя существа могуть заблуждаться—слёдствіемъ ихъ заблужденій является страданіе-зло физическое. Физическое зло вполив оправдывается темъ, что его следствіемъ является благо. Страданіе питеть воспитательное значеніе. Война вызываетъ самоотвержение, воодушевление, видъ страдающаго человъка-жалость, сострадание и т. д. Страданиями и несчастьями совершенствуется человъкъ. Допуская этотъ видъ зла, Богъ имълъ въ виду благо. Нравственное зло-гръхъ состоить въ томъ, что человъкъ дъствуеть сознательно, вопреки воли Бога. Это зло вытекаеть изъ свободы человъка. По Своей благости Богь надълиль человъка свободной душой, и человъкъ употребилъ во зло это благо. Совершенствоваться-задача человъка. Добродътель и просвъщение приближають человъка къ совершенству.

Канга. Говоря объ отношенін философовь въ режигіознымъ вопросамъ, необходимо откътить, какъ ръщаеть, эти вопросы столь могущественное и распространенное на Западъ философское направленіе критицияма, геніальнымъ основателенъ и выразителемъ которало быль Кантъ (1724— 1804). Геніальный Кантъ такъ поразиять философскіе умы.

что онъ и до сихъ поръ духовно властвуеть надъ европейскимъ сознаніемъ. Критицизмъ включаеть въ себя массу развътвленій, но всъ они исходять изъ философіи Канта. Въ новое время не всъ примыкають къ философіи Канта, раздаются протестующіе голоса противъ ся формализма и рацюнализма и ясно выражается стремленіе къ реальной, конкретной философіи, органическому міросозерцанію, въ которомъ бы реальное бытіе, жизнь не терялась за мыслью, за энаніемъ, какъ это происходить въ критической философіи. Мы не будемъ излагать критической философін, такъ какъ пришлось бы слишкомъ распространяться и входить въ большія умозрительныя тонкости. Ограничимся выводами, которые она дълаеть по отношенію къ религіозной философіи. Подобно тому, какъ критицизмъ отрывается отъ конкретна.о бытія, такъ онъ отрывается и отъ конкретнаго Бога. Канть не отрицаеть въры, не отрицаеть Бога, даже защищаеть автономность въры отъ знанія, но все же признанныя права въры ничтожны и жалки. Въра допускается, но въ предълахъ разума; со знаніемъ должна сообразоваться въра. Есть вопросы, на которые знаніе не можеть отв'єтить ни да, ни нъть сюда-то и допускается въра. Но не должно быть въры, которая въ чемъ-нибудь противоръчила бы знанію. Отвергается чудесное, отвергается реальное отношение къ Богу, жизненное общение съ Богомъ. Религии придають лишь правственную ценность и даже отождествляють ее съ правственностью. Религія состоить въ томъ, что мы наши правственныя обязанности сознаемъ, какъ Божественныя заповъди. Виъщній культь, религіозная настроенность-лишь выраженіе самообмана, правда, иногда полезнаго и утвшительнаго для человъческой слабости. Христосъ, Его жизнь, чудеса, толкуются моральнымъ сбразомъ, Христосъ-лишь правственный идеаль. Всякое религіозное выраженіе ценно лишь постольку, поскольку оно побуждаеть къ нравственной деятельности, къ нравственному совершенствованию, поскольку оно полезно. Но по нашему мижнію, такая религія—не религія. Туть религія признается субъективно; но положительнаго, реальнаго признанія ність. Искренно вірующаго человъка, жаждущаго живаго Бога, такая религія не удовлетворить, но лишь оскорбить его живое чувство. Когда человъкъ молится, онъ знаеть, что молится Богу, а не идеалу правственности. Если бы онъ подумалъ-я молюсь, чтобы побудить себя къ правственной деятельности, онъ уже не смогъ бы молиться дальше. Несомивнию, что следствиемъ религизнаго настроенія явятся и нравственные поступки, но то конецъ, слъдствіе, но не содержаніе и начало религіи. И такъ же можно быть нравственнымъ и не знать Бога, быть безрелигіознымъ. Для насъ и всёхъ вёрующихъ вёрить въ Бога, быть религіознымъ, -- значить знать и утверждать конкретное бытіе Божіе.

Протестанты (Гарнавъ, напримъръ) обращають редигі зпую въру въ подобный морализър, и всентаро подчиняють се раціовализму. Въ философіи Гегеля (1770—1831) прекловеніе передъ гордыми правами разума дошло до самой посътычной гочиц, больше изти было некула. Пѣль бытия и пѣль философіи, утверждаль Гегель, одна и та же. Какъ философіи, татъ и живнь разиваются по однить и тѣмь законамъ, законамър разума, мисян. Философія и редигія вибъотъ общее содержаніе и задачу, итъ содержаніе—вѣчная объективная истина. Но міровозарѣніе, философское болѣе совершенно, чѣмъ редигіозное міровозарѣніе, такъ какъ философія для събен пран подъзуєтья болѣе высшихъ орудіемъ (мисьтью); тѣмъ рештій (чувствомъ). Таковъ конечный във-

водъ у Гегсия для редигін.

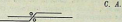
Личность и возарван *Баадера* (1765—1841) для насъочень интересин. Онъ получиль натуралистическое образованіе, зайнувался медициюй и естественными науками, а

поздите сталь заниматься богословіемъ и быдь профессоромь умозрительной догжатими въ монкенскомъ университетъ. Инторесно и то, что будучи катодикомъ, опъ выседаннать свои симпатий Востоку и склонадок къ православнимъ воззръпіянъ. Признавая авторитеть и великое значене Церкви, опъ мечталъ о реформъ въ католицизиъ Опъ утверждалъ, что опъ мечталъ о реформъ въ католицизиъ Опъ утверждалъ, что песненская Церковъ должна унравляться соборами, а не навселенская Церковъ должна унравляться соборами, а не наческая перковъ дучие отвъчаеть его идеалу, и что треческая церковъ должна быть признана дучие римской. Такое признаные католика очень цение для восточной православной церковъ

Баадеръ стремился обосновать христіанское цервовнос учение философски. Могуть быть три ступени познанія Бога. Первая ступень является неполнымъ и несвободнымъ знаніемъ, Богъ только проходить черезъ тварь. Такое познание есть и у діавола. Оно болзливо и приносить лишь мученія. Во второй ступени, болъе совершенной, Богъ присутствуетъ при познающемъ. Полнымъ же и совершеннымъ знаніе становится тогда, когда Богъ живеть внутри познающаго и познающій свободно признаеть Его владычество. Баадерь различаеть понятіе свободной воли отъ понятія свободы. Свободная воля выбираеть добро или зло. Свобода-всегда добро, единственное добро, зло-рабство, рабство у господствующихъ въ виновной воль страстей и у Божественныхъ законовъ. Свобода есть въчная любовь, но она предполагаеть п свободную волю. Человъку было предоставлено выбирать между свободой и рабствомъ, и онъ своей волей выбраль рабство, зло-въ этомъ сущность гръхопаденія. Но злая воля человъка неспособна внести нестроенія въ міровую гармонію. Человъкъ выбраль рабство, отказался отъ свободы, но Божественное Провидение ведеть его ко благу. Зло никогда не осуществляется, оно всегда обращается противъ самого себя, оно всегда находить противоноложное тому, что ищеть -гордость ведеть къ униженію, эгопамъ намъ самимъ приносить вредъ и т. д. Объективно зла ифть, оно въ дурномъ направленін воли челов'єка. Богь по Своему милосердію даеть человъку возможность освободиться отъ рабства, искупить гръхъ, уничтожить сятды паденія, соединиться съ Нимъ. Голговская жертва спасла человъчество. И чтобы возродиться въ Богъ человъкъ долженъ распять себя со страстями и похотями, стремиться дъйствовать согласно съ волей Бога. Нашъ разумъ представляетъ идеальную гармонію и совершенство въ природъ, гдъ нъть страданія, ни смерти, ни скорби, но царствуеть неизминиай и совершенная красота. Дъйствительность же показываеть другое. Это доказываеть намъ, что настоящая природа не Божественная, не первоначальная, но природа падшая. Зло-следствіе греха. Природа пала, подверглась граху, и эло и смерть воцарились въ

На этомъ мы кончимъ наше изложение. Объ отношении русской философіи къ религіознымъ вопросамъ надъемся поговорить въ другой разъ. Русская философія стремится прежде всего утвердить реальное бытіе, тогда какъ на Западъ часто мысль, разумъ становился выше бытія, бытіе должно было подчиниться мысли. Раціонализмъ ведеть къ односторенностямъ не только въ философій, но также во взглядахъ на религію. Чтобы познать истину, надо познать полноту бытія, полноту челов'вческаго духа. Органическое бытіе много сложиве, чъмъ его представляеть разумъ. Воля, чувство. непосредственное усмотрение должны дополнять разумъ. Часто мы глазами видимъ больше, чемъ умесмъ сказать, слышимъ больше, чъмъ способны выразить. Никакой языкъ, пикакая мысль не сумбеть передать впечативній, восторговъ, какіе произведеть въ нась музыка, поэзія, искусство. Религіозное наптіе, религіозное созерпаніе видить то, чего ин-

когда не пойметь разсудокъ. Поэтому та философія объяспить лучше и ближе религіозную истину, которая не отвертывается отъ жизни, не впадаеть въ односторонность, но признаеть всю полноту реальнато бытія въ его неразабльности и цълости.







## Современные Нероны.



Сотрудники поморскаго журнала «Шитъ Въры», къ слову сказать, выходящаго съ большимъ запаздываніемъ, какъ будто поставили себъ цълью-во что бы то ин стало разрушить деянія и постановленія перваго всероссійскаго собора поморцевъ, инспровергнуть и его руководителей. Дълають это они не прямо и открыто, а косвеннымъ путемъ, съ лукавыми коварными подходами, но тёмъ не менёе съ такой прозрачностью, что и плохо знакомому съ ихъ планами ясно. что опи разрушають собственное поморское зданіе, быоть своихъ вождей. Напримъръ, покойнаго Пичугина они одинъ разъ противопоставили Христу, и предложили своимъ подписчикамъ: выбирайте или Евангеліе Христа, или образъ Льва Пичугина, Кому не ясно, что они при этомъ предложенін питли въ виду изв'єстное изреченіе св. Ипполита: «Левъ-Христосъ, Левъ-антихристъ». Въ другой разъ они провозгласили, что г. Пичугинъ, это-солице. И опять противопоставили его Христу. Истинное и праведное Солице есть Христосъ, Онъ свътить зрячимъ, т.-е. тъмъ, кто идеть за Христомъ. «Щитъ Въры» провозгласилъ, что Пичугинъ, напротивъ, есть солице слѣпыхъ. Они признали этимъ, что за нимъ шли только сленые. Въ этомъ признаціи заключается идовитая стръла, пущенная въ первый поморскій соборъ, на которомъ свътило это поморское солице. «Имъяй умъ, да разумфетъ», кого собственно поморскій журналъ обозвалъ слъщами. Въ послъдней книжкъ «Щита Въры» открыть болье рышительный походъ противъ перваго поморскаго собора. Извъстно, что этотъ соборъ, провозглашен-. ный поморцами великимъ и даже вселенскимъ соборомъ, постановиль: крещеніе, совершонное вив поморской церкви, признавать дъйствительнымъ. Онъ опредълилъ не перекрещивать есодосієвневъ и токаревцевъ, которыхъ признають поморцы весьма опасными и чрезвычайно нечестивыми еретиками. Председатель перваго собора Л. О. Пичугинъ убъжденно доказываеть, что безбрачные безполовцы-веодосіерны хуже язычниковь и даже хуже бъсовь. Онь написаль сочиненіе, подъ заглавіємъ: «Пребудеть ли таниство брака въ Церкви Христовой до второго Христова примествія и о законности. безсвященнословнаго брака». Здёсь Пичугинъ обращается къ есодосісвцамъ съ такимъ увъщанісмъ и осуж леніемъ:

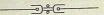
«Бракъ отрицали только сретики: они тоже хвалились и дъвствомъ, но послъднее не только не спасаеть ихъ, но и погубляеть всеконечно. За что же? За то, что отвергають бракъ, дъвство ставять въ законъ, попирають Божіе обътованіе на бракъ. Особо прислушайтесь, любезные, къ этому»... «Положеніе, какое вы занимаете, отрицая бракъ, пропов'єдуя мнимую девственную жизнь, а между темь родя детей безь счету, подводить вась, безусловно, суду святаго Здатоуста» (стр. 52 и 56). Затъмъ, приведя длинный текстъ изъ творенія св. Іоанна Златоустаго: «О дівстві» противъ отвергающихъ бракъ, г. Пичугинъ заключилъ: «Вотъ любезные мон, въ какую крушную ошибку вы впали; проповъдуя безбрачіє; даже святой Златоусть не знасть, куда вась отнести. Если къ жидамъ? Они въ этомъ отношении чище васъ. Къ язычникамъ? И у тъхъ почитается бракъ. Къ христіанамъ? Но вы не слушаете Христа. Къ бъсамъ? Но и бъсы иногда, по нуждъ, проповъдуютъ Божій Промысель, а вы поэтому хуже ихъ, такъ какъ отвергли Божіе благословеніе и Его всемудрый Промысель къ роду человъческому» (стр. 60). Что можеть быть строже этого суда? По этому суду безбрачники хуже язычниковъ, беззаконнъе жидовъ и нечестивъе даже бъсовъ. «Видите, --обращается г. Пичугинъ въ ееодосіевцамъ, -- какой участи вы подвергаетесь за отверженіе брака. Отъ апостола осуждаетесь, какъ ложные проповъднили безбрачія, которые при полной безсовъстности, или, что то же, съ сожженной совъстью, возбраняють жениться. Оть святаго собора, иже въ Гангръ, проклинаетесь за хулу на бракъ. Если вы скажете, что мы бракъ, который вънчаетъ священникъ, не хулимъ и не отвергаемъ, то этимъ признанісмъ навлекаете на себя вящшую вину: съ нами одинаково исповедуете, что исть священства, такъ какъ оно пало въ ересь, жизнь же свою продолжаете воть уже 250 леть безъ брака! Какъ же вы 250 леть живете безъ брака? Покайтесь, братія!» (стр. 39). Какъ же отнесся поморскій соборъ къ крещенію, совершаемому веодосіевцами, этими, по суду поморцевъ, страшными еретиками, худшими жидовъ, язычниковъ и бъсовъ. Казалось бы, отъ нихъ ничего не можеть быть действеннаго. Какая можеть быть святость оть беса? Тамъ больс, оть такихъ нечестивцевъ, которые хуже бъсовъ. Однако поморскій соборь объявиль на весь безпоновскій міръ, что крещеніе осодосієвцевъ дъйствительное и истинное, его следуеть принимать безъ всякаго довершения. Разумбется, такое решение собора смутило многихъ поморцевъ, и теперь новые руководители ихъ делають всякія понытки подвести самый соборъ подъ мърку еретиковъ и бъсовъ. Въ последней книжке «Щита Веры» (февраль-марть) ноявилась статья Т. Тулунова: «Объ Австрійской или Бълокриницкой іерархіи». Вибсто того, чтобы опровергать эту ісрархію, т. Тулуповъ съ первыхъ же страниць наносить удары своему поморскому собору и всей поморской церкви, признавшихъ крещеніе еретиковъ, токаревцевъ и есодосієвцевъ. Противъ же старообрядческой ісрархін г. Тулуповъ ровно ничего не могь привести, кромъ извъстныхъ и давно разоблаченныхъ подлоговъ не менфе извъстнаго отступника Филарета, скончавшагося въ Москвъ въ домъ умалишенныхъ, гдъ онъ, выражаясь собственными его словами, «на смертный свой часъ крицаль, какъ собакъ». Что же касается поморцевъ, то на нихъ г. Тулуповъ направилъ не подлоги какіе-нибудь, а подлинный голось древнихъ свв. отцовъ. Прежде всего, онъ приводить замъчательныя слова блаженнаго Іеропима: «Услышишь гдё-нибудь о такихъ, которые, считая себя Христовыми, приняли имя не ото Госпоса Ісуса Христа, а отъ кого-либо другого, (ниже) знай, что то не Церковь Христова, а синагога антихриста. Ибо то самое, что они появились посль, указываеть въ нихъ тёхъ, о которыхъ предвозвъстилъ въ будущемъ апостолъ. И пусть не льстять они себя темъ, что находять, повидимому, подтвержденіе своихъ словъ въ писаніяхъ: потому что и діаволь говорить начто оть писаній, и сущность писаній не въ чтенін, а въ пониманін» (томъ IV, стр. 92—93, въ «Щить Въры» стр. 164). аЗмъчаете, читатель, съ какимъ подходомъ нападаль г. Тулуповъ на поморцевъ. Онъ, подчеркивая слова блаж. Леронима: «приняли имя не отъ Господа Ісуса Христа», даеть этимъ ясно понять, что и токаревцы, и веодосієвцы не отъ Христа приняли имя, а отъ г. Токарева и Осодосія; «они появились послъ». Значить они, по суду Іеронима. «синагога антихриста». Какъ хитро г. Тулуповъ ввалидъ въ эту синагогу всю свою поморскую церковь. Онъ зло надожъ-кается надъ ней: «А, водъщоть кого ты, голубушка, принимаешь крещеніе, воть гле твой корень питался. Нечего сказать-хорошій питомничекъ-синагога антихриста». Какъ бы въ отвъть на эту злую насмъщку Тулупова, книга «Дъяній перваго поморскаго собора» продолжаеть свидѣтельствовать, что поморская церковь дъйствительно принимаеть таинство антихристовой синагоги. Сначала было предложено предсоборному совъщанію «разъяснить: правильно ли поступали наши предки (т.-е. поморцевъ), принимая безбрачныхъ безъ повторенія крещенія?» «Предки наши, -- отвъчаеть совъщаніе, принимая безбрачных безъ повторенія крещенія, поступали правильно» («Ділнія поморскаго собора», ч. I, стр. 26). Точиве и подробиве было сказано на соборъ: «Өеодосіевцы и безпоповцы, —заявиль г. Пичугинь, идуть одинаковымъ съ нами путемъ страданій. Наши предки принимали ихъ безъ повторенія крещенія—или началомъ, или 40-дневнымъ постомъ» (тамъ же, ч. I, стр. 58). Ихъ принимали даже безъ чина, при которомъ требуется и проклятіе ересей и разръшеніе священника приходящему еретику, а просто «началомъ» — обычнымъ прощеніемъ. «Это отъ синагоги-то антихриста», - въ правъ воскликнуть г. Тулуповъ. Онъ не ограничился словами одного только блаж. Іеронима, а приводить многочисленныя свидётельства, осуждающія номорскую церковь за общение съ еретиками въ тапиствъ крещенія. Самъ Христосъ говорить: «Всяко древо доброе плоды добры творить, а древо злое илоды злы творить. Не можеть древо доброе плоды злы творить и древо зло плоды добры творити» (Мате., зачало 22-е, «Щить Въры», стр. 165).

Можеть ли быть крещение отъ еретиковъ, токаревцевъ п осодосієвцевь, когда, по свидътельству Самого Господа, отъ нихъ могуть быть только «злые плоды». «Ничто же убо ласть не имъяй, -приводить г. Тулуновъ слова «Номоканона» — и ничто же пріемлеть кто оть неимущаго, аще и мнится имъти, тъмже и прельщенъ бысть» («Номоканонъ», листь 57 обр.). Священномученикъ Кипріанъ пишеть: «И кто можеть дать вамъ того, чего самъ не имфеть, или какъ можеть духовная творити, который самъ лишился Св. Духа»

(Книга 1-я, посл. 12).

Г-нъ Тулуповъ жестокъ и безпощаденъ въ своихъ осужденіяхъ поморскаго собора. Онъ не постъснялся выставить его поклонникомъ «духа сатанина». Авторъ статьи «Объ Австрійской іфрархін» привель два святоотеческихъ мъста, изъ которыхъ ясно, что поморцы, принимая крещение отъ еретиковъ, питаются собственно «нечистымъ духомъ сатанинымъ». Воть эти два мъста: Св. Іосифъ Волоцкій пишеть: «Ерегицы же въ себъ нечистый духъ пиъяху сатанинъ» (Просвътитель, сл. 12, л. 469, изд. 3-е). Соборникъ Малый: «Имать бо всякъ еретикъ въ себъ духъ діаволь, тъмъ же и противися Святому Духу» («Собор. Мал.», листь 147, въ «Шить Въры» стр 165). А воть поклонение поморскаго собора передъ этимъ «духомъ діавола». На соборъ была избрана особая депутація для переговоровъ съ неодосієвцами, чтобы выяснить причины, раздъляющія безбрачниковъ отъ брачныхъ безпоповцевъ. В. А. Горбуновъ отъ лица депутацін, избранной соборомъ, заявилъ есодосісвцамъ: «При добромъ желанін достигнуть церковнаго единенія, — оно возможно, такъ какъ мы и вы-чада единаго корене отъ купели святаго крещенія, да поможеть намъ Господь въ нашемъ искрениемъ желаніи соединить оба христіанскіе ручья въ одну могучую ръку» («Дъянія собора», ч. ІУ, стр. 44)-Но увърению Тулупова и другихъ сотрудниковъ «Щита Въры», есодосієвцы, какъ еретики, составляють изъ себя «синагогу антихриста», въ ней действуеть никто иной, какъ «нечистый духъ сатанинъ». Пичугинъ увёряеть, что есодосіевцы хуже даже этого здого духа. А поморскій соборь, устами избранной имъ депутаціи, откровенно заявляеть, что именно эта-то «синагога» и есть поморская купель, что

отъ нея идетъ корень поморскаго общества, что есодосіевскій ручей, наполненный «дьявольской печистью», есть соб-ственно христіанскій. Въ немъ купался Пичугинъ, я въ немъ плаваетъ и Тулуповъ. Не отъ того ли онъ такъ злобно шипить, что самъ питается нечемъ инымъ, какъ темъ же «духомъ», какой поморцы считають своимъ корнемъ. Нъкогда нечестивый Неронъ произилъ утробу своей родной матери. Не ему ли подражають сотрудники «Щита Въры»? Опи произають чрево своей церкви, возродившей ихъ въ той купели, которую они теперь опрокидывають и обзывають «сатанинской». Неблагодарныя дъти, бунтующія противъ своей матери. Что вы дъласте! Или вы слишкомъ неразумны, или слишкомъ злы.



#### Жизнь одними слухами.

Что-то тапиственное происходить въ средъ синодальной іерархіи. Къ чему-то она готовется, чего-то ждеть, чемъ-то хочеть удивить Россію. Какихъ только слуховъ не пускалос ь изъ этой среды: то воть-воть соборъ созовется, то натріаршество возстановится, то съ староборядцами совершится какое-то объединение, то сняты будуть съ кого-то клятвы соборовъ 1656 и 1667 гг. Наконецъ, появился слухъ, что въ Россію фдуть восточные патріархи, они прибудуть на имфющій быть въ началь мая всероссійскій соборь и здысь уврачують синодальную церковь отъ всёхъ ея болёзней и язвъ. Несомпънно, и эти слухи останутся только слухами. Въ последния семь леть жизнь господствующей перкви превратилась въ своеобразное успокоение слухами и въстями. Чего только не наговорить ловкая няня расплакавшимся детямъ, чтобы усноконть ихъ: и пугаеть ихъ старынъ дедомъ, и объщаетъ имъ золотые орбхи, и проч., и проч. Этими же сказочными объщаніями живеть ныпъ и среда господствующаго «православія». Изв'єстный грекофиль, писатель по церковнымъ вопросамъ, Н. Н. Дурново, заявляеть въ «Голосъ Москвы» сомитніе, чтобы такъ скоро прітхали въ Россію патріархи, да и вообще плохая на нихъ падежда.

Если върить газетнымъ сообщеніямъ,-пишеть г. Дурново, на канонизацію московскаго патріарха Гермогена и на пом'ьстный соборъ въ Москвъ приглашены всъ восточные патріархи. Мы не знаемъ, насколько въ этихъ сообщеніяхъ правды, ибо соборъ изъ духовныхъ и уполномоченныхъ отъ мірянъ собрать 2—3 мая довольно трудно. Къ этому времени можно лишь собрать соборъ изъ епархіальныхъ архісреевъ для избранія патріарха, а пом'єстный соборъ изъ представителей бълаго духовенства и мірянъ можно и совстмъ не собирать.

. Если наши епископы будуть на высоть своего призванія и будуть радіть о Церкви Божіей болье, нежели о духовной касть и мамонь, то былому духовенству и мірянамъ на

соборъ будеть дълать нечего.

Прежде чтмъ принять принявшеніе прибыть въ Москву, патріархи: вселенскій Германъ, александрійскій Фотій и іерусалимскій Даміанъ, іерархи высокообразованные, стоящіе далеко не ниже, по своимъ богословскимъ познаніямъ, нашей іерархін, должны будуть въ Константинополь обсудить вопросъ о томъ, не пришлось бы имъ расканваться въ приняти приглашенія оть правительствующаго духовнаго коллегіума,

чатогичность котораго они отвергають.
Что будуть дълать натріархи, если имъ предложать по-ставить патріархомъ царствующаго великаго града Москвы

не того іерарха, котораго набереть соборь епископовь, а того, кого нам'ятить салонь графини Игнатьевой и предложить

г. оберъ-прокуроръ?

Накопецъ, естъ и другіе попросы, которые могуть свлаять натаражав, руки. Они помнять фнорентивскії соборь, на которать подвертали насиліямъ восточныхъ патріарховъ, помонть Московскії соборь 1666— 1667 гг., котудь, бангадара англогійскому патріарху Макарію, веф русскіе поди, употреситиліс допоснерстве и отказавнійся принять небрежко исправеленням перковно-богослужебныя кинги, были отлучены отъ-

Затъмъ можетъ стать на очередь и грузнискій церковими вопросъ, ное ин одинъ изъ вышеназванныхъ патріарховъ не повзолитъ трегировать древнюю автокефальную и апостольскую церковь перерскую и считать поставляемато русскимъ духовимъм коллегіумомъ русскато зкарха въ Грузію гланою

пверской перкви

Патріархи алексаларійскій и іеруосалімскій, свободно объеновицієм по-русски, могуть еще принять приглашеніе пашего «правительствующаго», хота униванть себя, подобно тому, какъ былж унижен» на антурти 21-го февраля вь петербургскомъ Казалскомъ соборт антіохійскій патріархъ Григорій, не позволять.

Патріархи не братья епископовъ, а ихъ главы, архіерен архіересить, отцы отцовть, пастыри тастырей. Когда священнодійствуеть натріархъ, архіерен становятся не рядомъ съ натріархомъ, а по сторонамъ, рядомъ со священносаджителями, безъ носоховъ, не имѣя права даже надъвать митру, въ крайнемъ же случав, смагають крестъ съ митры.

Но въ С.-Петербургъ 21-го февраля митрополиты стали рядомъ съ патріархомъ, съ посохами и не только не сияли крестовъ съ митръ, но на самого патріарха падъли митру

безъ креста...

Весленскій натріархъ константинопольскій Германъ находится въ преклонимую л'ятахъ. Онъ принять весленскій престоять при самыхъ тижелыхъ обеготистьствахъ, и въ виду обращенной къ нему мольбы архіереевъ, капра и народа.

Не думаемъ, чтобы весевитъйний владына Германъ, однитверажъ православія, приплать приглашеніе пашего «правительствующаго», который причинать столью гора всянков. Кристовой Первия чуть не устройствомъ болгарской охнамы, захватомъ ¾ доходовъ съ бессарабскихъ имъній, принадлежащихъ монастырамъ Аобан, и др.

Не всеменскій патріархъ долженть позстановлять калюническій строй и церковное управленіе русской церкви и освобожедать наз сен мусьвія уаурипрованную имъ нверскую церковь. Думасуль, что пока наша ісрархія не образуєть временно священнаго синода изть ісрарховь, самою ісрархією пзбранныхъ, а послідніе не изберуть містоблюстителя патріарнаго престола и справительствующій» не отзоветь своего зкарда изб Грузіи и не откажется оть управленія автост-

экзарха изъ Грузіи и не откажется отъ управления автокефальною персково перковью — вселенскій патріархъ узаконять неканоничность въ Россію не прибудеть. Надо удивляться смълости нашей синодской бюрократіи,

Надо удивляться смълости нашен синодской обрократия, полагающей воможнымъ и великую константинопольскую церковь подчинить своимъ видамъ и, между прочимъ, узаконить республику на Авонъ.

Удивляться, пожалуй, туть нечему. Мы знаемъ, на что были способим восточные пагріарки въ парствованіе Алексья Михайловича. Сдѣлають опи и теперь, что нить прикажуть. Но сдѣлають незаконно, неканонично. Напраєно г. Дурново гакъ виляеть передъ восточной церковью. Вся-то она по своему обсьму не больше одного старообрядческаго согласів какихь-пябудь и\*бтовцевъ или странниковъ. Конечно, дѣло не въ количествъ. Но вѣдь и каноническія основы и истине облагочесте на Востокъ утераны еще раньше созданів въ Россій новой пикопоской церкви. Какой выйдеть гольк, если будеть вести сдѣпой слѣпого? «Оба въ диу вилдуть», ссазааль еще Хрістокъ. Въ этому только слѣдуеть добавить, что они давно уже въ этой ямі. Кро же отсюда выгащить ихъ?—воть вопросъ. который важнёве всѣхь зихих тольков и пересудовъ на счеть натріаршества, собора, клятвъ и проч.



## Молитва за иновърныхъ.



Въ концѣ прошлаго года и въ началѣ текущаго въ газетнокт мірѣ происходилъ шумъ по случаю совершенія надъ могилой гр. Тологого монитвы какимъ-то ісреемъ господствующей церкви, такъ и оставшимся не раскрытымъ. Опъ напечаталь въ «Русск. Сл.» разъвленей е свесто поступка, и защищаеть его, какъ дъло законное и христіанское. Поднисася опъ подъ разъясненіемъ: «Священникъ, помолявшійся о гръщной хушъ раба Божія Льва».

Въ отвътъ этому священнику проф. московской духовпой академіи Н. Д. Кузнецовъ напечаталъ въ «Богословск. Въстникъ» (ки. мартъ) большую и веська содрежаетывную статью: «Къ вопросу о молитвахъ за гр. Л. Н. Толстог», въ которой разъясияетъ значеніе церковнахъ молитвъ по усопинитъ христіанамъ и доказываетъ, что за отступинковъ и еретиковъ, умершихъ витъ церковнаго единенія, неъъза и еретиковъ, умершихъ витъ церковнаго единенія, неъъза

совершать ни погребенія, ни молитвъ.

«Свой образь дъйствий, —пишеть проф. Кузисцовъ, —пепавъстный священникъ старается оправдать твил, что «молиться за кого бы то ни было инкому не запрешено и пвкто запретить не можеть». Христосъ, поясвяеть свящевникъ, зановъдать нам колиться за враговъ Свять бить молился за Своихъ мучителей. Христіане первыхъ въковъ молилсь за своихъ гонителей. «Всявій христіанникъ, а Церковъ, какъ любящая мать, должны помолиться о погибшихъ своихъ чадахъ и братьяхъ и просить у Создателя прощенія гръховъ, а не запрешать молиться».

Прежде всего въ аргументаціи священника бросается въ глаза произвольная зам'яна одного понятія другимъ и смѣшеніе разинахъ понятій. Устанавливая на основанів Ввангелія необходимость молитвы за нашихъ враговъ, духовный авторъ письма въ своихъ дальтійшихъ рассужденіяхъ понятіе нашего врата подибинеть понятісиъ какото бы то ни было умершаго лица, а зат'ямъ саммій вопросъ о молитят за нашихъ враговъ онъ сливаеть съ вопросохъ объ умотреблепіи церковнато чина погребенія православнаго христіанина относительно людей, порвавшихъ связь съ православной Пероковью.

При такихъ догическихъ дефектахъ, конечно, можно притти къ какому уголно заключению, но только не къ тому,

какое можеть насъ убъждать.

Правда, Христосъ сказалъ: «Молитесь за обижающихъ васъ и гонящихъ васъ» (Мте. У. 44, Лук. УІ. 28). Правда, первомученикъ Стефанъ, побиваемый камнами, воскиванулъ: «Тосподи, не вийни ниъ гръка сего» (Дъян. УІІ, 60). Правда, Спаситель молился о распинающихъ Его: «Отче, прости имъ, ибо они не знаютъ, что дълаютъ» (Дук. ХХІІІ, 34). Но какихъ логическимъ пріемохъ можно екпести откода необходимость иодитвы за всёхъ умершихъ людей безъ исфаноченія, напримъръ, за сознательныхъ враговъ Самого Христа?

Напротивъ, въ св. Писаніи, на которомъ старастка обосноваться священникъ, вогръчаются деньи указанія, что модитва образгельна далеко не по отпошенію ко всімъ. Священникъ, колечно, хороше нарбство приглашеніе великато проповідника любви къ бавживитъ, св. апостола Іоанна Вогослова, модиться за брата, сотрішнающаго гръхомъ не къ смерти, со сділавной апосталінъ визваркой: еЁсть гръхъ къ смерти, не о томъ голоров, чтобътень калился» (І ован У. 16). Что же это за гръхъ? Почражавлению УП вседенскато собора, «гръхомъ въ сверти называется такой гръхъ, когда совершающіе его остаются денеправлимим. Но хуже этого то, когда гордо встають противъ благочестія и истины, предпочитають мамону повиновенію Богу и не держатся Его постановленій» 1).

Священикъ, конечно, знастъ слова Христа, приводимыя у трехъ евангелистовъ: «Кто будетъ хулить Духа Святаго, тому не будеть прощенія во въкъ, но подлежить онъ въчному осуждению» (Марк. III, 29. Срв. Мате. XII, 30-32 п Ays. XII, 9-10).

Священникъ не можеть забыть указаніе прощальной бесъды Спасителя съ учениками: «Если бы Я не пришелъ и не говориять имъ, то не имъли бы гръха, а теперь не имъютъ извинения во гръхъ своемъ» (Іоан. XV, 22).

Въ книгъ пророка Іеремін находится указаніе, что великія беззаконія людей могуть вести къ тому, что Богь отвергаеть ихъ оть Своего лица. Относительно такихъ людей пророку было сказано: «Ты же не проси за этотъ народъ и не возноси за нихъ молитвы и прошенія и не ходатайствуй передо Мною, ибо Я не услышу тебя» (Іерем. VII, 15-16).

Очевидно возможны случан, когда молитва человъка за

другихъ является безплодной.

Еще страниве, чтобы не сказать больше, настанвание священника о необходимости совершить церковное погребение Толстого. Неужели священникъ не понимастъ, что Церковь представляеть изъ себя особаго рода организацію съ своимъ собственнымъ жизненнымъ міросозерцаніемъ, съ своими порядками и правилами и, что важите всего, съ особымъ пропессомъ духовной жизни, который, такъ сказать, переливается въ ея живые члены? Въ этомъ процессъ на первый планъ выступаетъ въра въ Христа, какъ Сына Божія, и въ необходимость благодатного воздействія Его на поврежденную гръхомъ человъческую природу. Процессъ этотъ вызываеть затемъ стремление распространять въ мірѣ не какое-либо свое, а подлинное историческое христіанство, ощущаемое человъкомъ, какъ основание его духовной жизни. Церковная молитва является плодомъ этого процесса и, въ свою очередь, способствуеть поддержанію его въ душ'в людей. Соотв'єтствующія молитвы, естественно, установлены и на такой важный моменть въ жизни членовъ Церкви, какъ ихъ кончина. Весь перковный чинъ погребенія и соединенныя съ нимъ молитвы объ умершемъ расчитаны исключительно на членовъ Церкви. Черезъ эти молитвы происходить наше церковое общение съ усопшимъ. Молитвы эти требують присутствія въ душт человъка хотя основныхъ представленій и чувствъ, связанныхъ съ міровоззрѣніемъ Церкви на нашу земную жизнь и на ея отношение къ жизни загробной. Онъ полны какого-то таннственнаго созерцанія самой глубины нашей жизни и назначенія человѣка и стремятся вызвать у насъ представленіе объ умершемъ, какъ о членъ того великаго общенія, существующаго въ мірт на протяженін втковъ, главой котораго является Самъ Спаситель, которое называется Церковью и которой даны великія обътованія и милости. Только по отношенію къ человѣку, съ которымъ мы можемъ связать такое представление, погребальныя молитвы достигають и другой фъли. Среди сложной и запутанной смъны иногда очень тяжелыхъ мыслей и чувствъ, какія обыкновенно намъ приходится переживать въ виду смерти, погребальное богослуженіе можеть вызывать въ душт настроеніе, основанное на въръ въ Воскресение Христа и соотвътствующее словамъ апостола, чтобы христіане не скорб'єли объ умершихъ, какъ прочіе, не имъющіе надежды (І бес. УІ, 13-14).

Одинъ изъ историковъ дерковнаго богослужения по поводу песнопеній, составленных св. Іоанномъ Дамаскинымъ й вошедшихь въ чинъ погребенія, утверждаеть, что они оду-

Правидо 5. Дванія воб'єнских соборовь, изданіе казанской дух академіи, т. VII. Казань; 1891 г., стр. 304.

шевлены сильнымъ чувствомъ и вызывають похвалы даже оть людей, порицающихъ греческое пъснопъніе вообще. Въ нихъ оплакивается краткость человъческой жизни и напрасныя сустныя заботы людей о временномъ и преходящемъ, напоминается о смерти, о невъдомомъ пути, куда отходить почившій, и среди умиленнъйшихъ молитвъ ко Христу Спасителю происходять трогательныя обращенія къ собравшимся на гробъ иногда отъ лица умершаго 1). Конечно, подъ формой этихъ обращеній въ уста и сердце почившаго вкладываются мысли и чувства, которыя онъ могь высказать въ качествъ члена Церкви имъ-своимъ сочленамъ, объединеннымъ прежде всего върою во Христа Сына Божія, пришедшаго спасти людей.

Но обращения отъ лица умершаго члена Церкви въ погребальныхъ молитвахъ происходять не только къ оставшимся живымъ ея сочленамъ, но и къ Самому Христу Спасителю и къ предстательству передъ Нимъ Богоматери. Умершій какъ бы самъ совершаеть молитву, постоянно всноминая о значенін въры во Христа Сына Божія, ради насъ распятаго и воскресшаго, искупившаго родъ человъческій отъ гръха и въчной смерти, прибъгая къ Божественному милосердію Христа, прося помощи и молитвъ у Богоматери, ссылаясь на обътованія Спасителя, данныя Церкви, и т. и. Подобио этому и модитвы объ умершемъ отъ лица живыхъ проникнуты темъ же содержаніемъ, при чемъ въ пихъ постоянно указывается, что умершій хотя и не совсёмъ чисть отъ грѣха, но возложилъ свое упованіе на Бога и вѣроваль въ Божественное милосердіе и великое значеніе крестной жертвы

Молитва же должна быть деломъ сознательнымъ. «Стану молиться духомъ, стану молиться и умомъ, утверждаетъ апостоль Павель, --буду петь духомъ, буду петь и умомъ» (1 Корине. XIV, 15). Несознательная молитва едва ли можеть имъть значение. Апостоль убъждаеть христіань не быть дътьми умомъ (1 Корине. XIV, 20), а тоть, кто составиль много молитвъ къ Богу, въ видъ извъстныхъ всемъ намъ псалмовъ, приглашаетъ пъть Богу разумно (Псал. 46). Этимъ, какъ поясняетъ, напримъръ, Осодоритъ, мы научаемся не только приносить пъснь языкомъ, но и возбуждать мысль къ разумънію произносимаго 2). «Мы должны, справедливо говорить Оригенъ, знать, о чемъ молимся, разумно относиться и въ роду, и къ образу молитвы» 3).

Примънение же церковнаго чина погребения ко всякому человъку, независимо отъ его принадлежности къ Церкви, обнаружило бы, что самому содержанию въ немъ молитвъ не придается значенія, и Богу можно пъть что угодно, не справляясь со смысломъ молитвъ».

Это отношение древней Церкви къ умершимъ еретикамъ и отступникамъ должно бы быть извъстно всякому пастырю господствующей церкви. Однако и которые изъ нихъ требовали, чтобы Толстой быль похоронень священникомъ приивнім «Святый Боже». За требованіе это стояль и волынскій архісинскопъ Антоній, ревностный обличитель синода въ антиканоническихъ действіяхъ последняго («Богосл. Вестн.», стр. 600-601). Синодъ же неоднократно постановляль провожать умершихъ еретиковъ съ пъніемъ «Святыи Боже». Ауховныя лица, просившія о погребенін Толстого, «им'вли въ виду», -- говорить г. Кузнецовъ, -- указъ св. синода отъ 24-го августа 1797 года, которымъ было дозволено полковымъ свя-

щенникамъ провожать до кладбищъ въ ризахъ и опускать Флоринскій, свящ., Исторія богослужебныхъ пъсней православной восточной перкви. Москва, 1860 г., стр. 162.
 Вавлій Зигабенъ, Толковая Псалтырь. Перев. съ греч.

Кієвъ, 1883 г.

3) О модитет. сочиненіе Оригена. Перев. Корсунскаго, 
§ 2, стр. 7 биб. 1898 г.

въ землю при птини «Святый Боже» тъла умершихъ военныхъ католическаго, реформатскаго и лютеранскаго исповъданій, если не окажется ихъ духовныхъ лицъ. Основаніемъ для такого разръшенія св. синодъ указаль, что люди этихъ исповъданій «ученіе евангельское содержать и надежду полагають во Христь Спаситель всего міра и притомъ опредълили себя на защищение правовърнаго нашего отечества» 1). Это постановление св. синода съ теми или иными дополненіями повторялось затімь въ его опреділенняхь 20-го феврадя 1800 года, 3-го августа 1817 г., 10-го іюня 1818 г., въ опредъленіи 10-15-го марта 1847 г. съ дополненіями, предложенными митрополитомъ Филаретомъ, и, наконецъ, въ опредъленін 28-го января 1904 года».

Такимъ образомъ, самъ синодъ далъ членамт и настыримъ своей церкви основание пренебрегать древнимъ голосомъ вселенскаго православія и не считаться съ отношеніемъ последняго къ еретикамъ и отступникамъ. Не только съ живыми, но и съ мертвыми инородцами синодальная јерархія не перестаеть быть въ духовномъ общенін, живя очевидио ихъ духомъ и ихъ върой,

«Церковь, призванная къ распространению въ мір'в новой жизни, должиа отличать себя и своихъ членовъ отъ не признающаго ее міра. Церковныя молитвы объ ся членахъ уже въ силу этого не могутъ совпадать по своему содержанію съ молитвами о другихъ людяхъ. Употребление же ихъ одинаково отпосительно техъ и другихъ, между прочимъ, показывало бы, что представители Церкви потеряли сознание различія ея отъ міра.

Церковь, представляя изъ себя извъстную вившнюю организацію, требуеть, чтобы члены ся даже въ своей частной жизни соблюдали извъстным правила, напримъръ, посты, команния модитвы и т. п. Подобныя требования со стороны Церкви тамъ необходимъе относительно общественной церковной жизни и тахъ дъйствій, которыя совершаются отъ имени Церкви, напримъръ, церковнаго богослуженія. Допущеніе поступать въ этомъ по произволу и соображеніямъ каждаго, хотя бы онъ быль священникъ или даже епископъ, могло бы повести къ безпорядкамъ въ церковномъ обще-

Никто не спорить, что Церковь, основанная для спасенія міра, уже въ силу этого находить нужнымъ молиться за всёхъ людей. Еще ап. Павелъ запов'ёдалъ творить молитвы за всёхъ людей (1 Тим. II, 1). Св. Іоаннъ Златоусть по поводу этихъ словъ апостола утверждаеть, что намъ должно приносить молитвы за ближнихъ не только за върныхъ, но и за невърныхъ 2). При совершении таниства св. евхаристии, по убъждению св. Іоаннаго Златоуста, должны быть приносимы молитвы и за язычниковъ.

Имть спасенія для міра мказанъ христіанствомъ черезъ Церковь и потому, естественно, молитвы за людей, къ ней не принадлежащихъ, выражаются въ ходатайстэт объ ихъ обрашенін въ Церкви. «Не молимся ли мы, замъчаеть св. І. Златоусть, чтобы всё обратились по спасенію»? Такая цёль молитвы за неверныхъ подтверждается и свидетельствами представителей Церкви еще болбе раннихъ въковъ. Наприм., св. Ириней Ліонскій говорить, что христіане молятся за еретиковъ, чтобы они не остались въ той ямъ, которую сами выкопали, чтобы они оставили тьму и законно родились, об-

ратившись къ Церкви Божіей, и чтобы Христосъ образовался-

въ нихъ 1). А вогь свидетельство объ этомъ св. Іустина философа, относящееся къ 11-му въку: «Мы и за васъ (іудеевъ) и за всъхъ другихъ гонителей нашихъ молимъ, чтобы вы раскаялись вибств съ ними и не хулили Христа... мы молимъ, чтобы вы увъровали въ Него и спаслись въ будущее славное примествіе Вго и не были осуждены Имъ на огонь» 2).

Въ древнихъ литургіяхъ, въ этомъ сосредоточіи христіанскаго общественнаго богослуженія всёхъ временъ, постоянно встръчаются полобныя молитвы за людей, не принадлежащихъ къ Церкви, Напримъръ, въ литургіи Апостольскихъ постановленій діаконъ, между прочимъ, долженъ возглашать: «О врагахъ и ненавидящихъ насъ помолимся, о гонящихъ насъ за имя Господне помолимся, чтобы Господь, укротивъ ярость ихъ, разсъядь гиввъ ихъ противъ насъ. О вившнихъ и заблуждшихъ помолимся». Архіерей затемъ также произносиль: «Еще молимся Тебъ и о пенавидящихъ насъ и тонящихъ насъ за ния Твое, за вибшнихъ и заблуждшихъ, чтобы Ты обратиль ихъ ко благу и укротиль ярость ихъ» 3). Подъ вившиними здёсь разуменоть нехристіанъ, а подъ заблудшими-еретиковъ 4). Молитвы за заблудшихъ объ ихъ обращении въ той или иной формъ входять въ составъ литургін греческой св. ан. Іакова 5), сирской св. ап. Іакова 6), свв. ан. Оаддея и Марія 7), греческой и сирской литургін св. Василія Великаго 8), контской литургін св. Кирилла Александрійскаго °), литургін св. ан. Марка. Въ последней, напримъръ, священникъ долженъ молиться о заблудшихъ, чтобы Богъ привелъ ихъ на путь спасенія и присоединилъ ихъ къ святой Его паствъ 10).

Въ книгъ «Кормчая», въ главъ XV, при голковании 66-го правила собора Кареагенскаго объ отношении къ древнимъ раскольникамъ донатистамъ, разъясняется, что къ отпавшимъ отъ Перкви нужно приходить съ кротостью, беседовать съ ними и молиться о нихъ, чтобы оставили предесть и познали истину 11). Далбе въ православномъ исповъдани каволической и апостольской Церкви восточной идеть ръчь о молитвахъ за еретиковъ и раскольниковъ, чтобы они обратились въ въръ православной прежде конца своей жизни 12). Такимъ образомъ, вполиъ справедливо сдъланное въ формъ вопроса зам'вчаніе бл. Августина: «Когда же не возносилась въ Церкви молитва за невърныхъ и за враговъ Христовыхъ, чтобы они увъровали?» Значеніе подобной молитвы хорошо разъясняеть св. Іоаннъ Златоусть, «Священникъ, -- говорить онъ, - есть какъ бы общій отець вселенной. Поэтому прилично ему заботиться обо всемъ подобно тому, какъ печется о всёхъ Богъ, на службу Которому онъ поставленъ. Вследствіе того апостоль и запов'ядуеть молиться за всёхъ. Отсюда проистекають два блага. Съ одной стороны, черезъ это разрушается ненависть, которую иные питають ко вившинить (не принадлежащимъ къ Церкви), потому что никто не можеть питать враждебныхъ чувствъ къ тому, о комъ моленіе творить. Съ другой-и они становятся лучше отчасти и потому, что за нихъ возносять молитвы, стчасти и потому, что они отлага-

 <sup>1) 1-</sup>е полное собраніе законоть, № 18110.
 Вестлы на 1 посланіе къ Тимоею, бестла VI. Полное собраніе твореній, издачіе спб. дух. академін, томъ XI, кн. 2.

Весталь на 1 посланіе къ Оессалоникій памъ. бестала 1, и на 1 посланіе къ Тимоевю, бестала VI, томъ XI, кн. 2, стр., 659.

<sup>1)</sup> Сочиненія св. Иринея, еп. ліонск. Спб., 1908 г. Пять кн.

Тамъ же, привтачание на стр. 109.
 Тамъ же, стр. 167 и 179.
 Выпускъ II, Сиб., 1875 г., стр. 16.
 Выпускъ II, Сиб., 1875 г., стр. 12.
 Выпускъ II, Сиб., 1875 г., стр. 74, 100, 102.
 Выпускъ III, Сиб., 1876 г., стр. 64.
 Сорание древнихъ дитургий, выпускъ III, стр. 36 и 38. 1) Правида свя. соборовъ съ тодкованіями, выпускъ V. Москва 1903 г., отр. 591.

12) Часть I, отвъть на вопросъ 92.

ють ожесточение противъ насъ. Подлинно ничто не содъйствуеть столько успаху ученія, какъ то, чтобы любить и быть любимымъ. Подумай также о томъ, что значило для тъхъ, которые злоумышляли, наносили побои, изгоняли, умершвиями христіанъ, услыхать, что тв, которыя переносять такія страданія, возносять къ Богу прилежныя молитвы за причиняющихъ имъ эти страданія. Видишь ли, въ какой степени согласно съ желаніемъ апостола христіанинъ долженъ быть выше всёхъ? 1) Подобно тому, какъ къ малымъ дътямъ нисколько не уменьшается любовь, хотя бы дитя, взятое на руки, даже ударило своего отца по лицу, такъ и мы нисколько не должны уменьшать нашей любви ко внъшнимъ, котя бы мы переносили отъ нихъ и удары» 2).

Но Церковь разрывала уже всякія отношенія к ъ лицамъ, умершимъ виъ общенія съ нею, предавая ихъ милосердію Божію. Зам'вчательно, что тоть же св. Іоаннъ Златоусть, который такъ настойчиво выясняль возможность и даже необходимость церковныхъ молитвъ за людей живыхъ, находящихся вит Церкви и даже враждебныхъ ей, разсуждаеть иначе, когда вопросъ касается такихъ людей, уже умершихъ. Воть что говорить св. Іоаннъ Златоусть: «Не папрасно установили апостолы, чтобы при совершении страшныхъ тапиъ поминать усопшихъ. Они знали, что отъ этого много имъ выгодъ и много пользы, когда весь народъ и священный ликъ стоить съ воздениемъ рукъ, и когда предлежить страшная жертва, то какъ не умолить Бога, прося о нихъ (умершихъ). Но это, прибавляеть Златоусть, говоримъ о техъ, которые скончались въ въръ». Даже умершіе оглашенными, по утвержденію Здатоуста, лишены такой молитвенной помощи, и онь совътуеть подавать за нихъ бъднымъ, въ надежать, что это можеть доставить имъ ивкоторую отраду 3). Въ другомъ мъсть св. Златоусть не напрасными называеть молитвы за литургіей «о всёхъ въ Христе умершихъ» 4). Поминовеніе на литургін умершаго въ глазахъ, напримъръ, св. Өсодора Студита, является принятіемъ его въ православное общеніе. Поэтому св. Өеодоръ, по его собственному утвержденію, воспретиль поминать въ перковныхъ молитвахъ одного сретика. умершаго безъ соединенія съ Перковью. Это распоряженіе онъ объясния темъ, что какъ можно вчинять такого въ православное общение, когда онъ отошелъ въ общении съ ересью 5) Подобно этому и въ разныхъ древнихъ литургіяхъ, содержащихъ молитвы о живыхъ врагахъ христіанства, мы совершенно не находимъ молитвъ о людяхъ, умершихъ виъ общенія съ Церковью. Молитвы объ умершихъ имфють въ виду исключительно «усопшихъ върныхъ» °), въ истинной въръ 7) или въ надеждъ воскресенія къ жизни въчной 8),

Тебя съ жертвенника, 3) тъхъ, которые со знаменіемъ въры предварили насъ и спять спомъ мира 4). Замъчательно, что въ чинопослъдовании одной изъ древпихъ литургій, мозарабской, при включенін въ молитву священника передъ началомъ литургін рядомъ прошеній за живыхъ и усопшихъ сказано: «За гръхи всъхъ живыхъ и умершихъ върныхъ» 5). Если же во время такого богослуженія, какъ литургія, когда приносится евхаристическая жертва.

скончавшихся, тёхъ, которые имели надежду на единород-

наго Сына Твоего 1), умершихъ въ миръ съ Цер-ковью, 2) облекшихся въ Тебя въ крещении и принявшихъ

не встръчается молитвъ за умершихъ, отвергавнихъ основанія христіанства и Церковь, то уже одинъ этоть фактъ свидетельствуеть о томъ, что подобныя молитвы въ Церкви вообще не допущены» (стр. 594-619).

ড Какъ крещенъ Бълокриницкій митрополитъ Амвросій.

(См. № 14 журн. «Церковь»).

#### Свидътельства наноническихъ книгъ греческой церкви.

И. Книга «Пидаліонъ», подобно «Номоканону», пользуется большимъ уваженіемъ въ греческой церкви. Русскій изслівдователь «Пидаліопа» Ив. Никольскій свид'втельствуеть, что «греческая церковь на самомъ дюль управляется «Пидаліоономъ». Изданный по одобренію константинопольскаго патріаршаго синода, послѣ предварительнаго разсмотрѣнія лучшими дидаскалами и канонистами греческой церкви, «Пидаліонъ», съ самаго появленія своего въ свыть, принять быль въ руководство въ константинопольской патріархіи, «сопричисленъ ,говоря словами эконома и хартофилакса этой патріархін, къ древнимъ «Номоканопамъ», изъ которыхъ составленъ и которыми пользовалась православная церковь и до него и посяв» («Греческая кормчая книга Пидаліонъ», изсявдов. Никольскаго, стр. 1, Москва, 1888 г.). Объ огромномъ практическомъ значеніи «Пидаліона» въ греческой церкви г. Никольскій говорить неоднократно (тамъ же. стр. 2, 4, 5, 24 и др.). Книга эта, составленная трудами знаменитыхъ греческихъ капониковъ Агапія и Никодима, была разсмотръна и одобрена константинопольскимъ патріаршимъ синодомъ въ 1789 года (стр. 39 и 65-66). Приходится пожальть, что до сихъ порь «Пидаліонъ» не изданъ на русскомъ языкъ. Мы не могли найти въ Москвъ и греческій его оригиналь. На сдъланный нами заказъ въ Константинополъ и Аеннахъ-выслать намъ «Пидаліонъ» мы еще не получили отвъта.

Обвинители старообрядческой ісрархін, пытаясь доказать, что митр. Амвросій крещенъ будто бы обливательно, ссылаются на изследованіе г. Никольскаго о «Пидаліоне». Изъ его вниги (стр. 261) они приводять следующія строки: «Обинчають современныя отступленія отъ правиль въ греческой цер-

Бескды на 1 посланіе къ Тимовею, бескда VI, томъ XI
 стр. 658. Спб., 1905 г.
 Полное собраніе твореній, т. XI, кн. 2, стр. 658. Бескда

VI на 1 посланіе къ Тимовею.

<sup>3)</sup> Полное собраніе твореній, т. XI, стр. 248, III бесъда на

посланіє къ Филиппійцамъ.

1 Тамъ же, т. Х. стр. 430, Спб., 1904 г. Бесёда 41 на 1 посланіє къ Коринеянамъ.

<sup>1</sup> посланіє к. Коривалаль.

9. Наставленія св. Феодора Стулита. Добротолюбіє, въ русск. пер. т. 1V. Моская, 1889 г., стр. 643.
пер. т. 1 Собравіє древняку зитргій, вашускь ІІ, Спб., 1875 г.
Сарская антуртій св. ал. Івкова, стр. 30, 143 в 153, зашускь IV, Спб. 1877 г. Даттуртій королаская, стр. 20, зашускь IV, Спб. 1878 г. Даттуртій королаская, стр. 20, зашускь IV, Спб. 1878 г. Даттуртій св. 2 м. Марка, стр. 34.

7. Сарская даттуртій св. Закова, стр. 36. Сярская заттуртія стр. 188, 209, 213, зашускь IV. Спб., 1876 г. Кортекая заттуртія, стр. 90, 192 в 108, зашускь IV. Спб., 1877 к. Поттовая заттуртія, стр. 90, 102 м. 108, зашускь IV. Спб., 1877 г. Латтургій Несторія, стр. 51.
Вапускь IV. Спб., 1877 г. Латтургій Св. Васкаїй Великато, стр. 72, Затургій св. Саравая Захоустато.

етр. 72, Литургія св. Іоанна Златоустаго.

<sup>1)</sup> Выпускъ, II сирская литургія св. Василія Великаго стр. 88. <sup>2</sup>) Выпускъ IV, Спб., 1877 г. Литургія галиканская, стр. 103, 104, 105.

Выпускь V. Спб., 1878 г. Лятургія медіоланская, стр. 22.
 Выпускь V. римская дитургія по сокроменторію палы Гелесія І, стр. 62.
 Собраніе древних» дитургій, выпускъ IV. Спб., 1877.

кви: а) относительно крещенія. 50-е ан. Отвергая латинское крещеніе, не имьющее погруженій, какъ еретическое, мы, православные, должны быть внимательны къ собственому нашему крещенію, дожны заботиться, чтобы наши купели не были такъ иалы, что въ нихъ едва можеть быть погружена только нѣкоторая (одгуот ті) часть ногъ крещаемыхъ дѣтей. Не стану говорить, какъ часто опрокидываются у насъ самыя купели и разливается освященная вода (атіапра). Посему, обличая латинянъ въ извращении апостольского крещения, мы должны содержать собственное крещение безопаснымъ и неподозрительнымъ. Попечение объ этомъ, какъ и о всемъ прочемъ, подлежить пастырямъ душъ. Мы, согласно съ цълію нашего дела, даемъ только знать, а они пусть позаботятся, какъ имъющіе дать отчеть»... (въ бъглопоновскомъ «Докладъ», стр. 46 и 51). Это мъсто изъ изследованія Никольскаго приводится и въ повъйшихъ изданіяхъ безпоновскихъ «Выписковъ»: у осодосієвскаго начетчика О. Д. Пермякова (час. І, лис. 147) и у пътовскаго начетчика В. А. Аганова (час. І, стр. 269). Бъглононовские составители доклада взятую изъ книги Никольскаго цитату дополнили следующимъ безграмотнымъ поясненіемъ: «Вниманіе, что у грековъ такъ малы кунели, что внихъ уходять только ноги младенцевъ, а самая книга «Пидаліонъ» составлена въ 1789 году, какъ это видно въ немъ же на 39 стр., а митр. Амвросій родился въ 1791 г., какъ это видно изъ исторіи Бѣлокр. ісрарх. Суб. час. І, стр. 223, именно въ такое время какъ въ греческихъ церквахъ были маленькія купели, и выходить, что онъ крещенъ какъ и всъ обливательно» (стр. 46-47). Почти такимъ же поясненіемъ снабдиль тексть г. Никольскаго и ивтовець Агановъ: «Такое развратное крещеніе, —поясняеть онъ, —существовало у грековъ какъ разъ въ то время, когда родился митроп. Амвросій, родоначальникъ и основатель Австрійскаго священства. Это видно изъ того, что Амвросій, какъ говорить исторія, родился въ 1791 г. (см. исторію Бълокр, свящ. суббот. вып. 1, стр. 224). А пидаліонъ написанъ въ 1789 г.» («Выписки» Аганова, час. I, стр. 269). И бъглоповские докладчики и г. Агановъ допустили и которую неточность въ указаніи времени составленія «Пилаліона». Въ 1789 г. онъ былъ не составлень, или, какъ выражается Агановъ, «написанъ», а «представленъ на разсмотрѣніе патріаршаго синода» (у Никольскаго, стр. 39). «Пидаліонъ» — огромная книга, заключающая въ себъ около 500 печатныхъ странитъ греческаго текста. По богатству собраннаго въ ней весьма разнообразнаго матеріала она превосходить всё изв'єстные на Восток'є канонические сборники. Нуженъ былъ большой и долгольтий трудъ, чтобы составить эту зам'вчательную во многихъ отношеніяхъ внигу. Составить ее въ одинъ годъ (1789-й) немыс-JIHMO

«Пидаліопъ» им'єсть характорть не канопическій только, не и нолемическій и обличительный. Авторы его резевычайно строги въ своихь сужденіяхь и особенно въ обличеніяхь. По словахь Никольскаго, опи «совершенно изголяють изъ своей книги к пражтиви превидитель спискожденія» (стр. 165) и часто говорять преуреличенно о современныхъ имъ порожахъ и отступленіяхъ своей церкви, чтобы обратить на нихъ нанбол'є строгое вниманіе. Воть образчики такого преувеличенія. Подводя подъ изверженіе тіхть духовниковъ, которые требують денеть оть испов'яхующихо у иних хриотіанъ, составряели «Пидаліона» восклищають: «Святійшіе архіерем! нозаботьтесь, ради любям Божіей, обт уничтоженіи въ своихъ спархімхъ этого великаго для, по котором ужеденемо продается Тоть, Кто однажды за всіхъ нась быль преданъ,—сладчайній Ісусть Хриотось...» (стр. 262). Можно ни допустить, что въ пречеркихъ енархіяхъ «еженневно» круульй годъ совершается испов'ядь ежедневно. Очевидно составители тамъ творится испов'ядь ежедневно. Очевидно составители

«Пидаліона» только для усиленія «великаго зла» ввернули слово «ежедневно». Объясняя 90-е прав. Василія Великаго. воспрещающее епископамъ рукопотагать клириковъ за деньги, авторы «Пидаліона» обращають вниманіе на то, что этоть святитель древней Церкви не говорить, что должны быть извержены ть клирики, которые уже были рукоположены за деньги. Такое списхождение св. отца они объясняють темъ, что «зло симоніи въ его время обнимало весь клиръ» («Пидаліонъ», Никольскаго, стр. 199). Трудно допустить, чтобы ири Василін Великомъ всё клирики были рукоположенными за деньги. Неужели и самъ онъ рукополагалъ за деньги. Несомитино, слово «весь» выражено составителями «Пидаліона» для большей яркости зла симоніи. Въ обличительныхъ сочиненіяхъ и посланіяхъ принято за обыкновеніе преувеличивать объемъ гръха или преступленія, чтобы такимъ способомъ представить ихъ наиболже опасными и вызвать къ нимъ наибольшее вниманіе.

По своему обличительному содержанию «Пидаліонъ» можно сравнять съ «Стоглавомъ». По собраннымъ на Стоглавомъ соборъ матеріаламъ русская Церковь тогдашняго времени представляется въ слишкомъ мрачныхъ краскахъ. На самомъ же дълъ она сіяла въ то время полнымъ благочестіемъ и сонмомъ святыхъ. Справедливо говорить изследователь «Стоглава» В. Бочкаревъ, что «совершенно ошибочно по одному «Стоглаву» судить о тогдашнемъ положеніи вещей» (историко-каноническій очеркъ Бочкарева: «Стоглавъ и исторія собора 1551 года», стр. 168). Соборъ Стоглавый стремился освободить русскую церковную среду отъ нъкоторыхъ недостатковъ и преступленій. Поэтому онъ о нихъ только и говориять, при чемъ для достиженія наміченной ціли представляль ихъ въ преувеличенномъ видъ. Вотъ, напримъръ, въ какомъ видъ рисуется въ «Стоглавъ» правственное состояние тогдашняго русскаго руховенства. «Попы и церковные причетники въ церкви всегда пъяны и безъ страха стоять, и бранятся и всякія рычи неподобныя всегда исходять изъ усть ихъ, и миряне зря на нихъ безчиніе гибнуть, такоже говорять, попы же въ церквахъ быются и дерутся промежъ себя, а въ монастыряхъ тако же творять, да попы же мирскіе заутреню и вечерию въ церкви безъ ризъ во единой патрахили поють и у престола дъйствують, и въ царскіе двери всегда ходять, а детей крестять тако же во единой патрахили безъ ризъ и младенцовъ умершихъ отпъвають тако же безъ ризъ, и свадьбы вънчають и молебны и панахиды поють; о семъ достойно вельми побесъдовати и въ правилъхъ и во святыхъ книгахъ довольно обыскати и утвердити, чтобы было не на погибель душамъ и Бога бы не прогитвати въ такомъ безстрашіи» (глава 5, вопросъ 23). Можно въ отчанніе прійти оть такого настырства. Обратите вниманіс, -- говорится, что попы «всегда ньяны» и «всегда исходять изъ усть ихъ неподобныя ръчи». Неужели такъ-таки никогда они не были трезвыми: только тёмъ и занимались, что инли да сквернословили? При чемъ не говорится только о пекоторыхъ попахъ, а вообще «о попехъ, діаконехъ и перковныхъ причетницъхъ». Какъ будто всѣ они спились кругу до ужасающей степени. Какъ будто нельзя было найти среди нихъ ни одного сколько-нибудь порядочнаго священника-служителя. Но въ такомъ ли состояніи находилось тогдашнее духовенство на самомъ дълъ? На этотъ вопросъ можно получить отвёть въ самомъ «Стоглавев». Воть что въ немъ читаемъ въ 21-мъ вопросъ 5-й главы: «О попъхъ и о діаконти и о игументи, о ставленникти»: «Досель избирами священниковъ ими игуменовъ безпорочны, не напрасны, не тифвливы, не пъяницы и не убійцы, не скверностяжательны, страннолюбцы и боголюбцы, цыломудрены, праведны, воздержательны от всякаго зла и от упиванія, добрѣ свъдуще истинный законъ, яко довольни будуть и насъ о Бозъ научити, и возрастомъ совершенны. Аще въ нихъ плодъ духовный будеть, и мирь спасется оть дель честныхъ и оть полезнаго ученія. И о семъ достоить добрѣ норадѣти и поразсудити и утвердити Божественонму Писанію, и было бы отъ кого мирсвой чади страхъ и наказанія, и запов'єди Божія, и грёхомъ обличенія съ утверженіемъ, знали бы священики совершенный истинный законъ, сами бо творили и дътей бы учили на истинный путь». Оказывается, что во времена Стоглаваго собора священники были не только не пьяницами, но «воздержательны оть всякаго зла», они были настоящими праведниками и безпорочными служителями алтаря Господия. Какъ же случилось, что по 23-му вопр. той же 5-й главы «Стоглава эти пастыри представляются совствить въ другомъ видъ? Да очень просто. Вопросъ этотъ написанъ съ целью изобличить некоторыхъ нетрезвыхъ пастырей и вызвать самое строгое внимание къ нимъ отцовъ Стоглаваго собора. Для этой собственно цели они в были выставлены въ преувеличенно неприглядномъ видъ. Нельзя же было въ самомъ деле докладывать собору, что «попы иногда маленечко выпьють, бываеть иной и побраинтся немного». Такая рекомендація не вызвала бы соборной къ нимъ строгости, а выпивающимъ јереямъ дала бы поводъ и совстви распуститься. Чтобы вызвать решительныя меры къ искоренению какого-либо порока, его всегда представляють въ самой гибельной степени. Этимъ пріемомъ часто пользуются и составители «Пидаліона». Необходимо поэтому относиться къ ихъ обличительнымъ рачамъ и призывамъ съ осторожностью и обдуманностью. Можно легко допустить ошибочное представление о томъ или иномъ порокъ греческой церкви, если будемъ о немъ судить по какой-инбудь одной фразъ «Пидаліона», не принимая во вниманіе пи общаго содержанія этой книги, ни другихъ источниковъ греческой цер-

Бъглопоновские докладчики и безпоновские начетчики совсемъ неосновательно делають выводь изъ взатой ими выдержки «Пидаліона» (по изсл'ядованію Никольскаго, стр. 261), что м. Амвросій крещенъ обливательно и что даже всё греки крещены обливательно. Никольскій сообщаеть, что составители «Пидаліона» им'яли въ виду въ своихъ обличеніяхъ только «бывающіе случаи нарушеній» правиль церковныхъ (стр. 274). Случайныя же нарушенія не есть общая практика. Они, напротивъ, свидътельствують о существующей другой практикъ, именно исполняющей предписанія церкви. Иначе какія же это были бы случайныя нарушенія, если бы всь вылали то же самое. Въ 17-й главъ «Стоглава» заключается такое предписание духовнымъ лицамъ: «А дъти бы крестили въ церквахъ по уставу, по преданію святыхъ апостолъ п святыхъ отецъ, а не облисати водою, но погружати въ три погруженія, яко же есть писано въ печатныхъ служебникахъ, и тако погрузивъ крещаемаго, по семъ помазуеть его святымъ итромъ и облечеть его во вся новая, прежде вдавъ его на руку пріемнику». Стоглавый соборъ, вынося это опредъленіе, имъль въ виду случан обливанія въ русской церкви, противъ этого способа крещенія и направлена 17-я глава «Стоглава». Но кто же дерзнеть на основаніи ся утверждать, что наши русскіе святители, родившіеся незадолго до Стоглаваго собора и въ эпоху Стоглава, когда бывали случан обливанія, крещены обливательно. Ръшатся ли сказать это придирчивые обвинители старообрядческой ісрархіи? Если рішатся, то пусть же они осудять сначала всю нашу русскую Церковь, а потомъ уже дерзають судить и старообрядческую іерархію. Если же они не ръшатся на основаніи весьма ясной 17-й главы «Стоглава» обвинять въ обливаніи нашихъ древне-русскихъ святителей и иныхъ духовныхъ лицъ, родившихся во времена Отоглаваго собора, то тъмъ менъе имъють они основаній на одной фразъ «Пидаліона» дерзко утверждать; что митр. Амвросій крещенъ обливательно и отвергать благочестивую старообрядческую ісрархію. Разсмотримъ внимательно приводимое нашими обвинителями мъсто изъ книги Никольскаго. Оне начинается такими словами: «Обличають современныя отступленія отъ правиль въ греческой церкви». Это слова не «Пидаліона», а русскаго изследователя этой книги г. Никольскаго. Онъ сообщаеть объ авторахъ «Пидаліона», что они обличають отступленія въ греческої церкви. Но Никольскій не передаль во всей полнотъ ихъ обличения, а лишь кратко изложиль ихъ. Вследствіе этого мы лишены возможности знать вст подробности этого обличенія. Никольскій излагаеть въ этомъ пунктъ обличение «Пидаліона» то оть лица обоихъ авторовъ «Пидаліона» и отъ имени всёхъ «православныхъ», то оть одного лица («Не стану говорить»..), при чемъ не пояспясть кто же именно это лицо: Аганить ли, Никодимъ, или еще кто. Составители «Пидаліона» всюду въ своихъ толковапіяхъ, объяспеніяхъ, обличеніяхъ, примъчаніяхъ говорять во множественномъ числъ («Мы должны быть внимательны», «мы даемъ знать» и т. п.). Туть же, на стр. 261 (у Никольскаго), какъ будто кто-то постороний вторгся въ ихъ ръчь и заговорилъ въ единственномъ лицѣ оть одного своего имени: «Не стану говорить, какъ часто опрокидываются у пасъ самыя купели и разливается освященная вода». Кто это говорить? Гдъ это «у насъ», —этого не видио изъ книги Никольскаго. Въ «Пидаліонъ» сплошь и рядомъ приводятся толкованія, объяспенія и обличенія древнихъ церковныхъ толковатслей, святителей, учителей. Не приведено ли и въ данномъ мъств выражение какого-нибудь древняго отца Церкви. Иначе не понятно, почему вдругь составители «Пидаліона» заговорили отъ имени одного только лица. Можетъ-быть, опрокидывались купели и разливалась вода «у насъ» — это гдф-инбудь въ одной спархіи греческой церкви и совстить не въ XVIII въкъ., а въ глубокой древности, предъ которой благоговъйно преклоняются и бъглопоновцы и безпоновцы. Не бросають ли наши обвинители камисиъ въ древнюю благочестивую Церковь. Необходимо также обратить внимание на опровидывание купелей: по какой причинъ опъ опрокидываются? Какія бы причины мы ни придумывали для этого действія, должно быть всякому ясно, что обливание не можеть быть причиной опрокидыванія купелей. Облить ребенка не составляеть пикакого труда, для этого способа крещенія и купель совсемъ не требуется. Опрокидывание купелей свидетельствуеть какъ разъ о погруженіяхъ. Погружали греки съ такимъ усердіемъ, что даже купели не выдерживали: опрокидывались, и наливалось въ нихъ такъ много воды, что при погружении въ нее крещасмаго младенца она текла черезъ края и разливалась по полу. Приводимое бъглопоповцами и безпоповцами мъсто изъ «Пидаліона» удостовъряеть, что греки крестять не обливательно, а погружательно. Это подтверждаеть и другое выражение въ приводимой нашими обвинителями выдержит изъ «Пидаліона», на которое они особенно упирають. «Мы, православные,говорится здёсь, должны быть внимательны въ собственному нашему крещенію, должны позаботиться, чтобы наши купели не были такъ малы, что въ нихъ едва можеть быть погружена только накоторан часть ного крещаемыхъ датей». Составители «Пидаліона» поступають весьма благоразумно, взывая къ пастырскому долгу и заботливости. Именно пастыри должны заботиться, чтобы собственное врещение было «безопаснымъ и неподозрительнымъ». Но заботы о купеляхъ, чтобы опъ не были малыми, заботы о томъ, чтобы крещеніе совершалось во всемъ согласно апостольскому преданію, свидітельствують только о бдительности грековъ, а не о томъ, что у нихъ извращено крещеніе. Если мы принимаемъ мъры, чтобы нашъ домъ не сгорълъ, то это еще не значить, что онь уже сторёль. Если им заботися, чтобы наши дъти или мы сами не заболъли, то значить ли это, что мы или наши дъти уже хвораемъ. Нападая на патинъ за извращение крещенія, авторы «Пидаліона» всёми силами старадись охранить собственное крещение оть какой бы то ни было небрежности, чтобы не дать повода латинамъ оправнывать себя небрежностью грековъ. Трогательныя заботы грековь о безопасности своего крещенія заслуживають похвалы, а не порицанія и издівательства. Устраняя малыя купели, они и туть говорять не о поливаніи въ нихъ, а о погруженіи. Въ приведенномъ мъстъ «Пидаліона» совершенно опредъленно выраженъ взг ядъ греческой церкви на обливательное крещеніе. «Отвергаемъ, -- говорится здёсь, -латинское крещеніе, не имьющее погруженій, какъ еретическое». Вретическимъ признають грени датинское крещеніе именно потому, что оно не имъетъ погруженій. Греческая церковь отвергаеть обливание какъ ересь и нечестие. Объ этомъ говорить «Пидаліонъ» съ такой ясностью и въ такихъ решительныхъ выраженіяхъ, что туть недопустимы никакія перетолкованія. Ссылка на «Пидаліонъ» въ доказательство того, что греческая церковь будто бы практикуеть обливаніе, напоминаеть изв'єстную русскую басню, въ которой говорится, что «въ г. Тушинъ сиъгъ горъл,ъ а соломой тушили». Какъ пельзя зажечь снъгъ, такъ нельзя «Индаліономъ» доказать, что митр. Амвросій быль крещень обливательно.

> в. Мельииковъ. (Продолжение слыдуеть).

второй Римъ. (Картины церковной четоріи Византіи IX—X выковъ). (См. № 13 журн. "Церковь").

часть первая

глава П.

#### День императора Михаила: въ ипподромъ.

... «Въ Константинополъ Богъ имълъ св. Софію, императоръ-священныя палаты, народъ-ипподромъ»,-говорить Рамбо.

Да, ипподромъ былъ настоящимъ центромъ византійской пародной жизии. «Съ техъ поръ, какъ императорскій абсолютизмъ стеръ въ государствъ всъ слъды древне-римской свобеды, ипподромъ былъ средоточісмъ всего, въ чемъ выражалась общественная жизнь Византіи, последнимъ убежищемъ общественной свободы. Уже давно чернь, считавшая себя наследницей римскаго народа, отказалась отъ своихъ старинныхъ правъ; она уже не голосовала на форумъ, не выбирала болбе трибуновъ и консуловъ, но зато сохранила за собой свободу въ циркъ «привътствовать, поносить, свистать и аплодировать», право обращаться къ императору съ просыбами и жалобами, а еще чаще съ насмъшками и оскорбленіями» (Диль)...

И власти часто приходилось прислушиваться къ голосу

пестрой и дикой цирковой толпы.

Ипподромъ быль расположень невдалекъ оть св. Софін,тамъ, где теперь площадь Атмонданъ. Более обширный, чемъ... ензма» — императорская ложа, высъченная полукругомъ. Она возвышалась на отвъсной высотъ и была окаймлена крас- истиннымъ владыкою Царыграда.

ными и фіолетовыми занав'всями, шитыми золотомъ. Надъ канизмой возвышались четыре броизовыхъ коня, тъ, что теперь въ храмъ св. Марка, въ Венеціи.

Ни одной лъстницы отъ касизмы къ аренъ не было: это для того, чтобы буйная толпа не могла ворваться въ ложу автократора. Рядомъ съ каеизмой-рядъ зданій, въ первомъ этажъ которыхъ помъщались конюшни, а во второмъ-ложи для патріарха, военачальниковъ и придворныхъ сановниковъ. Около царской ложи, по объимъ ея сторонамъ, находились ворота, въ которыя вътзжали колесницы, участвовавшія въ состязаніяхъ. Вокругь инподрома поднимались амфитеатромъ сорокъ рядовъ бъломраморныхъ уступовъ, поддерживаемыхъ цёлымъ лёсомъ мраморныхъ колоннъ: на уступахъ могло пом'вщаться до полутораста тысячь зрителей. За верхнимъ рядомъ съдалищь возвышались сплошной линіей изящные портики, служившіе м'єстомъ прогулки во время перерыва представленія. Отсюда открывался одинъ изъ великольпивишихъ видовъ на весь городъ, на Пропонтиду и на покрытый зеленью берегь дальней Виениін, Портики эти были переполнены статуями лучшихъ ваятелей древности. Здъсь были изображенія боговъ и героевъ Греціи, крылатые сфинксы, волчица, вскармливающая Ромула и Рема, и статуи императоровъ и знаменитыхъ возниць, рядомъ съ изображеніями, въ которыхъ пародное суевтріе видтло различные талисманы, имъющіе связь съ судьбами самого города. Такъ, между прочимъ, тамъ красовался орелъ, раздирающій змѣю-это произведение создано будто бы сверхъестественою силою волхва Аполлонія. Благодаря ему, Византія избавилась оть ядовитыхъ пресмыкающихся. Некоторыя изъ статуй были колоссальныхъ разифровь; о величинф одной изъ нихъ, изображавшей Геркулеса, можно составить себъ понятіе по тому, что, напримаръ, большой палецъ полубога былъ толщиною съ человъческое туловище. Поддерживаемая двадцатью четырьмя колоннами, она поднималась надъ ареной болте, чемъ на три сажени, и предъ нею выступаль еще такъ называемый пи, родъ террасы или бастіона, къ которому съ арены тоже не было никакихъ лъстницъ, и на которомъ помъщались тълохранители, составляя первую линію защиты.

Если гвардейцевъ съ террасы не доставало для усмирены буйной толиы, нередко бросавшей въ каеизму камнями, императоръ удалялся въ сосъдній съ касизмой триклиніумъ (палату), бронзовыя двери котораго тотчасъ же запирались, и императоръ совершенно спокойно возвращался въ свой дворецъ. Самая арена, имъвшая триста саженъ въ длину и 150 вь ширину, была окружена широкимъ рвомъ, наполняемымъ водою изъ ръки Эврипа. Назначение этого рва было двоякое: онъ, во-первыхъ, предохранялъ зрителей отъ какихъ-нибудь пеожиданныхъ прыжковъ дикихъ зверей, которыхъ иногда показывали въ ипподромъ, а, во-вторыхъ, онъ препятствоваль публик' вскакивать на арену по окончании состязания колесниць. Длинная и узкая каменная стенка, такъ называемая спина, раздъляла всю арену на два пути. На этой стънкъ поднимались упълъвшие и до нашего времени, какъ единственные остатки былого величія ипподрома, испещренный іероглифами и обложенный золоченой броизой обелискъ, привезенный императоромъ Осодосіемъ изъ Верхняго Египта, и «колонна-змъй», чудовищное сплетеніе трехъ пресмыкающихся, на соединенныхъ головахъ которыхъ помъщался золотой треножникъ Аполлона; она была сооружена союзными греками въ намять пораженія нерсовъ,

Съ съверной и восточной стороны инподромъ быль окру-Колнаси, инподромъ, отянчался и большей пышностью. Въ. жонъ наиболье богатыми кварталами Царыграда; тамъ видиъпланъ онъ представляль изъ себя удиненный оваль. Въ ....лись роскошитише зданія, дворцы, казармы; съ западной основание его съ восточныхъ сторонъ была расположена «ка- стороны ютилась темная масса столичныхъ обывателей пизшихъ сословій, вообще вся чернь, которая иногда являлась

Съ утра 11-го мая 856 года тучи народа тянулись къ минодрому чрезъ большій ворота форума Августеона. Какая

пестрая разнохарактерная толпа.

Византійцы въ зеленыхъ, синихъ, красныхъ и бълыхь плащахъ, въ четырехугольныхъ или трубчатыхъ головныхъ уборахъ съ перьями или лентами. Армяне въ широкихъ шальварахъ, завязанныхъ снизу шелковой тесьмой, и короткихъ плащахъ до колень. Славяне въ пестро-расшитыхъ далма-

Оригинальнымъ пятномъ выдблялись молодые люди, ходившіе кучками въ странныхъ хитонахъ, съ очень узкими рукавами и съ буферами на плечахъ, съ бритыми спереди волосами, съ локонами сзади и длинными персидскими бородами, въ вышитыхъ птицами и зверями далматинахъ. Вь рукахъ у нихъ палки и луки, а у поясовъ кинжалы, которые они и не думали скрывать, хотя гражданамъ было запрещено носить оружіе.

Это-«опричина» Михаила — зеленые, воинствующая група цирковой партіи зеленыхъ, одна изъ четырехъ иппо-

дромныхъ и политическихъ партій Византіи.

Видиблись клирики и монахи въ шерстяныхъ камилавкахъ, поводыри съ медвъдями. Тянулись вереницы роскошныхъ экипажей, колесницы патриціевъ и кибитки кочевниковъ, съ огромными грязными колесами. Когорты трубачей, аренсты, барабаншики.

Толна шумела, точно милліоны кузнечиковъ, и только когда показывались богатыя, убранныя парчей и слоповой костью колесницы цирковых возничихъ, однообразное стрекотаніе смінялось громкими криками въ честь народныхъ

любимцевъ.

Въ тотъ часъ, съ котораго начинается наше повъствованіе, это движеніе многотысячной толпы уже окончилось. Бъга давно начались, и кончилась первая половина дия. Автократоръ удалился об'ёдать. И инподромъ похожъ на базаръ. Бойко торгуютъ лавки, расположенныя вокругъ ипподрома, переполненныя арбузами, сушеной и соленой рыбой, яйцами, овощами и фруктами. Впрочемъ, большинство не трогается съ мъсть и завтракаеть, развязавъ свои узелки туть же, на скамьяхъ ипподрома.

Завтракъ автократора, повидимому, затянулся, и толпа, окончивъ свою скудную транезу, стала обнаруживать не-

терпъніе.

«Вставай. о, солице, иди, пора... Невоздержание вредио», затянула кучка около самой канизмы, къ которой непосредственно прилегала столовая. Немного спустя къ кучкъ присоединились еще сотни двѣ голосовъ. Пѣсия стала менѣе попонакотите.

«Ну, иди же, травлъ (пьяница)... Ты слишкомъ долго служишь бутылкъ... Смотри, затуманившіеся глаза не увидять колесниць... Вставай, если еще держишься на ногахъ».

Пъсенка, видимо, надобла автократору: у полножія каонзмы снова выстроились ряды стражи, сверкая мечами и свинрами.

Василевсъ сейчасъ выйдеть.

Сводчатыя боковыя трибуны заполнились сановниками. Прошель на свое мъсто великій доместикь, въ головномъ уборъ изъ золота и съ золотымъ посохомъ въ рукъ. Великій догофеть, великій друнгарть. За ними — чины двора: курополагиъ, каниклейосъ, протопроздръ, проздръ. За минуту пустыя, скамын теперы запестрёли разноцвётными далматиками, засверкайи золотомъ вышивокъ.

Василевсь еще молодой, почти мальчикъ, но съ устъ лымъ, измятымъ лицомъ, показался въ касизмъ. Онъ былъ одъть на бълый скарамангіонъ, пурпурную порфиру и ши-

рокую хламиду, застегнутую огромной жемчужиной. Хламила заткана золотымъ шитьемъ. На головъ автократора вънецъ, усыпанный самоцвётами всёхъ цвётовъ и названій. Василевсъ медленнымъ движениемъ благословаяющихъ рукъ объявиль о возобновленін зръдища. Въ то же время за ръшетчатыми окнами галдерен церкви св. Стефана показалась вдовствующая императрица Ирина со своей свитой: этикеть не позволять императрицъ появляться на ипподромъ

Бъга однако еще не начинались. Въ видъ интермедіи на гигантской бочкъ выступили два клоуна, развлекая народъ веселыми и не совсемъ чистыми шуточками... Появился мимъ съ ученой собакой. Это было вит обычая: обыкновенно мимы, клоуны, пъвцы выступали по окончании бъговъ. Причина нарушенія программы выяснилась, когда изъ-за желтаныхъ решетокъ конюшенъ вылетели четыре колесницы, блиставшія золотомъ и слоповой костью. Въ одной изъ нихъ въ плащѣ «зеленаго» стоялъ самъ василевсъ.

Онъ мчался, придерживая одной рукой шелковыя, шитыя золотомъ вожин, а въ другой сжимая бълую рукоятку бича.

Онъ былъ впереди.

Обогнули обелискъ и колонну змъи... Зеленый плащъ Инханла все еще былъ впереди, но опытный взглядъ завсегдатаевъ замечаль, что не его колеснице достанется победа. Колесницу догоняль «голубой» Порфирій, и то спокойствіе, съ какимъ держался возничій, который, видимо, сдерживаль копей, не оставляло сомившія, что победа принадлежить ему. Видимо, Порфирій даже и пе думаль о возможномъ проваль, и не торопился.

Толна держала себя необычайно тихо. Обыкновенно инподромъ во время бъга казался огромнымъ многотысячнымъ домомъ буйно-помъшанныхъ. Недаромъ Прокопій называеть

любовь къ бъгамъ «душевной бользнью».

Съ того момента, какъ колесницы подходять къ повороту Spinal, толна не помнить себя. Забываеть все: родныхъ, друзей, Божескіе и человъческіе законы, и думаєть только объ одномъ-о побъдъ своей партін... Склонясь впередъ, задыхалсь, слёдять зрители за всёми перемёнами въ ходе бёговъ. «Побъждаеть зеленый, пишеть современникъ (Кассіодоръ), и одна часть народа въ отчаянін; обгоняеть синій, -- н тотчасъ другая половина народа въ огорчении. Ничего не выигрывая и не теряя ни въ томъ, ни въ другомъ случав, народъ съ тъмъ большей яростью наносить оскорбленія противной сторонъ или еще глубже чувствуеть поражение»...

Теперь зеленые угрюмо молчали; недовольные тъмъ, что полупьяный василевсь ставить на карту честь партін. Голубые тоже не считали нужнымъ волноваться. Увъренные, въ побъдъ, они ограничивались шуточками по адресу «осла, который хочеть управлять конями». Изръдка, по обычаю, ободряли крикомъ своего любимца, но безъ особаго одушевленія и шума: очень громкими привѣтствіями болянсь оскорбить возницу, который стоимъ бомбе искуспаго сопериика,

чёмъ нетрезвый мальчикъ.

Зеленый плащъ императора мелькнуль за поворотомъ: спокойно и лёниво догоняль его голубой.

Но на поворот случилось неожиданное: вследь за какимъто особеннымъ ударомъ бича Михаила послышался трескъ.

Когда разсеялась пыль, можно было видёть разбитую колесницу Порфирія, отъ которой отъбажала колесница Василія изъ Македонін-бълаго, т.-е. союзника зеленыхъ.

Въ ныли, съ разбитой головой, лежалъ Порфирій. Ипподромъ зашумѣлъ.

— Травль... Пьяница... Убійца. кричали голубые. - Я видълъ, какъ онъ далъ знакъ этому македонскому выходиу, кричаль какой-то сенаторь въ голубой перевязи.

Голубые рвались къ касизмъ съ камиями, которые услуждиво перевидывали имъ мальчишки съ улицы. Однако, волненіе продолжалось недолго: голубые, видимо, чувствовали себя неготовыми къ борьбъ, и предпочли смолкнуть.

А императоръ между тъмъ подъъзжаль въ подножию каензмы. Зеленые встрътили его аплодисментами, которыми, казалось, хотъни скрыть сеое замъщательство. Демархъ протянуль василевсу-побъдителю богато расшитую перевязь и серебряный вънокъ. Но Михаилъ отступилъ шагъ назадъ, отклоняя руку демарха. Свита смотрела въ волненін на авто- / Глашатай заговорияъ снова: кратора, отказывавшагося отъ почетной награды.

- Я хочу принять мою награду изъ рукъ Владычицы Влахериской...-медленно заявилъ василевсъ. - Не можетъ василевса вънчать человъкъ.

Крики толпы снова усилились.

Но, видимо, сцена была подготовлена. Комить священныхъ конюшенъ съ помощинкомъ внесли знаменитейшую изъ иконъ столицы. И демархъ, придерживая около рукъ Владычицы перевязь и венокъ, какъ будто изъ рукъ Святейшей, передаль ихъ побъдителю.

Голубые снова зашумъли. Группа клириковъ въ видъ протеста поднялась съ мъстъ и оставила инпедромъ. Скандалъ грозилъ разгоръться.

Одинъ изъ голубыхъ, подиявшись на своей скамъъ, об-

рагился къ канизмъ съ ръчью:

— Скажи, трижды августвишій, съ какихъ поръ Владычица Влахериская поступила на службу автократора въ ипнедромъ, и не хочеть ли онъ сдълать возничими святыхъ Димитрія, Іоанна, Өеодора?

Голубые зааплодировали... Въ каоизмъ началось движе-

ніе. Но императоръ принялъ вызовъ.

Около барьера ложи появились уста василевса — гла-

— Царица Небесная-не слуга василевса, но Она съ дътства хранить его; она питала его грудью во дии его дътскаго цедуга, и какъ мать следить за каждымъ шагомъ помазаннаго...

Голубой: Не за то ли увънчала Она вънкомъ тресвятьйшаго, что онъ ободраль золото и камии съ Лика Сына Ея въ обители Сакундіонъ, и взялъ все золото монастыря Пречи-

Глашатай: Сама Владычица принесла камин и золото епископу Григорію, чтобы онъ передаль ихъ на нужды пома-

Голубой: Знаемъ Григорія Сиракузскаго: онъ стоить покровительства Пречистой. Если не онь, то четыре его жены умъють молиться. Но эти камии видъли на александрійскихъ блудницахъ, что пляшуть въ гавани. Не за то ли, что ты, пресвътлъйшій, такъ любишь этихъ убогихъ, милостива къ тебъ Влапычина?

Глашатай: Молчите вы, самаряне, саддукен, язычники, манихеи...

Голибые (хоромъ): Мы саддукен, мы самаряне, мы манихен, но мы хотимъ знать, куда делись сокровища Елевферіона? Отчего, когда даже за право кашлять народъ платить налогь, августвишій чеканить фальшивую монету?

Глашатай: Одному Господу обязанъ давать отчетъ автократоръ. Онъ править не волею своей. Онъ-слуга Божій. Не волей нечестивыхъ самаритянъ, а Богородицы и святыхъ правится наша земля, и последнимъ мною ставленникомъ и щитоносцемъ Божінмъ.

Голубой. Если править Господь въ землъ нашей, то по Его ин волъ вчера увели въ опочивальню василевса честную иновиню Ксанфію изъ обители Пречистой? Если ты его щитоносецъ и ставленникъ, то значить ему служишь, а не діавому служиль на уксуст и горчиць литургін, богохульникъ Гриллъ?

Глашатай и зеленые: Умолкните, іуден, богохульники, враги Божіи.

Голубые: Да, мы уйдемъ. Но горе убійцъ... Лучше бы не родиться Өеофилу, который породиль богохульника. Мы уйдемъ, сдълаемся манихеями... Богу извъстно, что лучше быть язычникомъ, чемъ зеленымъ \*)...

Голубые поднялись со своихъ мъстъ, собираясь уйти.

 Волей василевса народу будеть показана избранница автократора, начерченная августа...

Новое извъстіе ошеломило толпу: какъ, василевсъ избралъ императрицу? Но отчего никто не слышалъ объ этомъ? Если бы народь не быль пьянь оть впечатленій дня,

онъ, конечно, понядъ бы, что налъ нимъ глумятся.

Но теперь невмъняемый, полубезумный, жадный на всякую новость, онъ не быль въ состояніи соображать. Зрълище, которое ему объщали, было слишкомъ соблазнительно и даже голубые не нашли въ себъ мужества уйти отъ неожиданнаго спектакля.

Обрядъ «объявленія императрицы», въ самомъ дель, быль великольнень, чисто эстетически. Онъ состояль въ следую-

Новую императрицу, одътую въ великолъпныя парчевыя одежды и закуганную въ фату, ставили на возвышение посреди царской касизмы. Въ некоторомъ отдалении отъ нея выстраивались все многочисленные чины византійскаго двора, сверкая сказочной нестрой нышностью.

Пурпуровыя туники лиць царской фамилін, бѣлыя одѣянія придворныхъ евнуховъ, изъ которыхъ, по преимуществу, состояль штать приближенныхъ къ царю, расшитыя золотомъ одежды высшихъ сановниковъ, сіяніе позлащенныхъ лать царскихь телохранителей, переливы света на стальныхъ панцыряхъ и кольчугахъ гвардейцевъ, набранныхъ изъ разныхъ варварскихъ народовъ, все это было великолъпнымъ фономъ, на которомъ яркимъ пятномъ выделялась одиноко стоявшая на возвышении фигура императрицы.

Потомъ фата быстро сдергивалась и взорамъ многотысячной толпы, трепетавшей отъ любопытства и нетеривнія, показывалось лицо новой повелительницы Византіп, ув'вичанное высокой царской діадемой.

Театральность сцены, ея красота, захватывали такъ любящую декораціи толпу, и нъть ничего удивительнаго, что византійцы забыли все и застыли въ ожиданіи.

Занавъсъ каепзмы задернулся.

Откуда она? Чья?—слышались голоса.

Говорять, принцесса франкская...

— Пъвица изъ Александріи...

Армянка, впучка Маріи Армянки...

Быстро создавалась легенда: многіе, какъ оказывается, даже видали, какъ принцессу встрачали въ гавани Золотого Pora

Правда, кое-гдъ слышались голоса, что народъ обманывають, что исть никакой новой императрицы.

И къ этимъ трезвымъ голосамъ стали прислушиваться; можеть-быть, толиа поняла бы шутку; но въ это время зазвеньли серебряные органы — личный оркестръ автократора, и занавъсъ канизмы отдернулся.

Подъ покрываломъ, сиятымъ съ той же Влахериской Богоматери, стояда «императрица».

Радостные вопли толны привътствовали ее.

Иопрывало снято; сняли фату: на касизмъ стояла въ позъ

<sup>\*)</sup> Сцена съ иконой Владычицы, увънчивающей Михаила на бъгахъ, фактъ. Діалогъ на ипподромъ-вымышленъ, но по существу и тону онъ повторяеть діадогь, записанный Сеофи-

вакхании полуобнаженная Исидора, знаменитъйшая биуд-

Толиз ахнула и нѣсколько мгновеній угрожающе молчала, Михаплъ поситыно скрымся за бронзовой дверью задняго глана касизмы,

И было время: въ каензму посыпались камии, полѣнья, спълые овощи.

Толпа ревъла и надвигалась къ воротамъ дворца. Зеленые и синіс соединились въ одномъ чувствъ бунта противъ странныхъ шутокъ василевса.

- Гвардія начала свою работу...

(Продолжение слъдуеть).

Епископъ Михаилъ.

# Crean Maccioneroby.

#### Больное основаніе.

Среди старообрядческихъ начетчиковъ одно время работаль нъкто И. Г. Водягинъ, Онъ перешель въ старообрядчество изъ господствующей церкви и принялся за изучение старообрядческой литературы. Сталъ выступать и на публичныхъ миссіонерскихъ бесфлахъ въ защиту старообрядчества. Въ значительной степени владъя перомъ, онъ коечто изъ своихъ произведеній печаталь въ старообрядческихъ журналахъ. Главнымъ образомъ онъ изобличалъ въ печати порочную и совстмъ развратную жизнь миссіонеровъ госполствующей перкви, къ которымъ онъ стояль весьма близко, будучи еще никоніаниномъ. Интересующихся этими разоблаченіями г. Водягина отсылаемъ къ брошюръ О. Е. Мельникова: «Участіе іудеевъ и иновърцевъ въ дълахъ Церкви». Съ какой цълью перешелъ Водягинъ въ старообрядчество и поступиль забсь въ ряды начетчиковъ, -- Богъ его знаетъ: можеть-быть, это было и искреннимъ служениемъ Церкви Божіей, а, можеть-быть, и провокаціоннымъ. Скорве нужно допустить последнее, т. к. Водягинь снова возвратился въ никоніанство и выступиль здёсь въ роди миссіонера. Въ старообрядчествъ онъ получалъ только 15 руб. въ чесяцъ, это обычный окладъ начетчиковъ, а въ миссіонерской средв ему сразу стали платить сто рублей въ мъсяцъ. Вскоръ Водигина постигла кара Божія. Воть уже три года прошло, какъ онъ, несчастный, заключенъ въ домъ умалишенныхъ въ Н.-Новгородъ. Оттуда онъ не разъ писалъ въ нашу редакцію обличительныя письма противъ господствующей церкви. Но иы не давали имъ огласки. Можно ли сосновывать что-либо на умственно разстроенномъ человъкъ. Иначе поступаютъ миссіонеры. «Миссіонерское Обозр'вніе» напечатало вопросы Водягина противъ старообрядцевъ, какъ нъчто важное, причемъ скрыли, что авторъ ихъ-больной умомъ человъкъ. Въ текущемъ году къ помощи Водягина прибътъ кишиневскій епархіальный миссіонеръ-священникъ Өеодосій Воловей. Онъ напечаталь въ кишиневской газетъ «Другь» статью: «Отзывь о старообрядческихъ начетчикахъ», сплошь состоящую изъ выдержекъ, взятыхъ изъ разныхъ статей Водягина, напечатанныхъ въ «Миссіонерскомъ Обозрѣнін». Приходится туть пожальть не столько Водягина, страдающаго въ психіатрической больниць, сколько миссіонера Воловея. Онъ, бъдный, въ поискахъ матеріала противъ старообрядческихъ начетчиковъ, нигде не могъ его найти, какъ только въ головъ сошедшаго съ ума человъка. Не страдаетъ ли онъ ужъ

самъ подобнымъ разстройствомъ. Во всякомъ случать, въ его свъдънка, печатасыть одно изъ писемъ Водичина, полученныхъ нашей редакціей въ прошломъ году. Можетъ-быть, и на него найдетъ нужнымъ когда-либо сослаться кипиниевскій миссіоперъ. Вотъ это письмо, върпъе, статейка:

#### Недуги современнаго епископства.

Грустную картину современной жизни еписконовъ рисуеть литература, вышедшая изъ-подъ пера техъ церковныхъ писателей, которые уже пережили жизнь епископовъ господствующей церкви, пережили исихологію ихъ. — «Обуяли они», —говорить ректоръ московской духовной академін въ «Богослов. Въстникъ». Въ чемъ же заключается причина обуялости ихъ и самая обуялость епископа? На этоть вопросъ отвъчаеть другой владына въ своемъ ученомъ трудъ, харьковскій архіспископъ: «въ томъ, что епископы сбились съ пути и пошли на путь лютеранства». Но я хочу сказать. что они далеко отъ настоящаго лютеранства, скоръе они сошли на путь «цезаропанизма», не того цезаропанизма, который существоваль на Западъ въ свое время, а особеннаго, своеобразно грубаго. Этоть цезаропанизмъ и нынъ существуеть между епископами и проявляется опъ главнымъ образомъ, въ духъ господства надъ своею паствою и нижнимъ духовенствомъ до деспотизма включительно. Духъ «цезаронанизма» такъ ясно обнаруживаеть себя въ енископахъ господствующей церкви, что замътенъ даже на офиціальныхъ пріемахъ владыкъ, не говоря уже, какъ онъ ясенъ въ епископскомъ правленіи народа, надъ которымъ не следовало бы господствовать по слову Божію. Епископу нужно быть «смиренну».... Но не то приходится сказать о современныхъ епископахъ. Воть вамъ образенъ о епископахъ нижегородской церкви, о ихъ евангельскомъ смиренін. Не успъль епископъ Іоакимъ, бывшій оренбургскій, прибыть въ предълы нижегородской епархіи, какъ уже проявиль свой антихристіанскій духъ злобы къ духовенству. Онъ черезъ полицію пачаль заключать въ смирительный домъ. гдъ оно переживаетъ среди душевнобольныхъ и вони ихъ отъ испражненій самое несчастное положеніе. Кто далъ такое право епископу обращаться съ подчиненнымъ ему духовенствомъ, мучить людей, вопреки 55 апост. прав.? У кого онъ научился этому дьявольскому делу-гнать своихъ же верныхъ, какъ не у отца его, по учению св. Аванасія Великаго (2 ч., 97 стр.)? Какъ же назвать такое явление въ жизни еписконовъ, какъ не ересью, происходящей изъ господствующаго среди ихъ епископовъ «цезаропанизма». И такимъ правомъ заключать върныхъ въ смирительные дома епископы пользуются и понынъ, получивъ его въ наслъдство оть п. Никона (12 т. «Ист.» Мак.). Воть что убило епископовъ и они сделались мертвы, вотъ что сделало ихъ деспотами надъ народомъ Божінмъ, духъ гордости, проявляемый донынт въ учении гнать ближнихъ по опредълению Московск. соб. 1667 г. Съ этого же опредъленія и истекаеть учение епископовъ господствующей церкви о «цезаропапизмъ», который и нынъ С.П.Бургскихъ бесъдъ 1909 г. витаеть среди нихъ. Въ настоящее время въ смирительномъ дом'в псих. лечебницы томятся невинно отъ епископа Іоакима нижегородскаго дьяконъ Доброшинъ, за служение въ сосъдпемъ приходъ этой спархін, и спархіальн. миссіонеръ И. Водягинъ за ст. «Кач. Мед. Услуга». Но послъдній привлекаеть виновниковъ къ суду чрезъ нижегородскій окружный судь. Воть въ чемъ и изъявляется еще «цезаропапизиъ» деспотовъ-епископовъ господствующей церкви, въ томъ, что гонить своихъ же вёрныхъ. 6-V, 1912 r.

# 📆 Отвъты редакціи. 🖫

Вопросъ (Ө. Фаддъева): Имфють ли право никоніанскіе попы нарушать уставъ церковног службы, т.-е. сокращать, намънять и опускать пъснопъння и чтения, положенныя по уставу?

отенть: Вопрось следовало бы поставить такъ: нарушая церковный уставъ, наконіанскіе священники не совершають ли преступления? на такой вопросъ отвъть можеть оыть данъ только сатдующий, пикому не дано право нарушать то, что принято св. Церковью. Въ вольшомъ Соборинкъ говорится: «Проклять, разоряян уставы отеческія» (Сооори., лис. 329). Въ книгъ «Кормчей» читаемъ: «Аще кто отъ исправления и утвержденныхъ оогоносными отцы подвигнетъ что, ктому таковаго пъсть како нарещи строенимъ, но преступление и къ Богу нечестие» (пормчая, лис. 574). И въ самомъ уставъ говорится: «О, пастырю, блюди великимъ опасеніемъ, да хранится церковная служба чинъ же и устроеніе все непоткновенно и непреложно, яко же оть святыхъ отецъ прежде насъ бывшихъ и иже отъ нихъ предано бысть» (Уставъ, въ предисловіи). Довольно поучительный примъръ, относящийся къ возоужденному вами вопросу, находимъ мы въ жизнеописаніи св. Өсодора Студита. «Быль на островъ (Сардини), —читаемъ здъсь, —одинъ мужъ, всегда жоонвшін и чтившій писанія великаго (беодора Студита), и, между прочимъ, высоко цънившій (пъспопънія), составленныя имъ на святую Четыредесятницу, обыкновенно называемыя триифсицами. Однажды у него мимоходомъ остановились монахи, чтобы провести дни поста; это были ученики извъстнаго Григорія Сиракузскаго. Обладая безразсуднымъ умомъ и исполненные гордости въ сердцахъ, они начали порицать творенія святого... Увлеченный, не знаю какъ, ими, приотившій ихъ скоро измъняется и принимаетъ ихъ митие, переставъ чтить, какъ прежде, и пъть ихъ (трипъсицы) на утрениихъ славословіяхъ, какъ обло въ его обычав. И когда онъ сталъ такимъ, является ему ночью отецъ, высокій ростомъ, какимъ онъ изкогда и быль, оледноватый лицомъ и лишенный волось на головь; а за нимъ следовало изсколько другихъ, держа въ рукахъ розги, коихъ и одинъ видъ былъ страшнымъ и совершенно невыносимымъ зрълищемъ. Имъ онъ приказалъ немедленно совершить то, что ему было угодно, и бить розгами столь податливаго и нетвердаго въ своихъ мифијяхъ. И когда его еще били, предстоявшій отецъ воскликнулъ: «Зачтить ты, невтрный, отвергъ и витиль ни во что мои творенія, однако незадолго передъ тьмъ любившій и чтившій ихъ? Если не что-нибудь другое, то, по крайней мфрф, ты долженъ былъ самъ по себъ понять то, что Церкви Божін не приняли бы ихъ и не передавали бы одна другой, если бы не признавали ихъ пользы. Ибо не пышность ръчи и не (искусственная) отдълка выраженій обыкновенно сокрушають сердце, а смиренное слово, составленное для пользы и во всъхъ отношеніяхъ здравое; будучи, по мосму мизнію, выше всякой учености, оно представляется мит достойнымъ всякой похвалы и кажется гораздо болже почтенымъ, чемъ то, которое отделано и увеселяеть одинъ лишь слухъ». А послъ того, какъ онъ, такимъ образомъ, былъ достаточно бить и поплатился такимъ наказаніемъ за перемену къ худшему, уже наступиль день. Чувствуя себя плохо и страдая отъ боли, онъ вскочилъ съ постели съ сердцемъ, потрясеннымъ отъ страха, и съ теломъ, вспухшимъ отъ ранъ. Тотчасъ онъ показалъ ихъ всёмъ и съ сильнымъ волненіемъ разсказаль о случившемся съ нимъ, осыпая немалыми ругательствами тёхъ развратителей, по винъ коихъ онъ потериълъ это, и изгоняя ихъ возможно скоръе изъ дома. И желая умилости-

вить отца, онъ съ того времени еще больше, чемъ прежде, утвердияся въ въръ въ него, достоино любя творенія великаго, оказывая имь невыразимую честь и (тымъ самымъ) дъиствительно врачуя душу» (Твор. св. чеодора Студита, стр. 57-58, по изд. 1907 г.). И однакоже, несмотря на все это, въ господствующей (новообрядческой) церкви служов совершается не только съ нарушениемъ въ какихъ-либо частностяхъ, но совершение искажена до неузнаваемости. Даже сами никоніане возмущаются своей служоой. Въ приложения къ журналу «Кормчи»-«современное Слово» (ле 22 за 1909 годъ) вотъ что читаемъ, напримъръ, по этому поводу: «При входъ въ храмъ Божи приходится зачастую видъть какую-то всеобщую торопливость и страшные пропуски, сокращенія въ служов, сводящія ее къ безжизненной, лишенной красоты и содержанія, схемъ-воть что мы всіръчаемъ часто теперь въ храмъ виъсто прежияго благольния» («Церкови. Въдом.» за 1907 г., № 49). А послушайте, съ какою небрежностью и торопливостью совершается въ церкви чтеніе исалмовъ! Оно оуквально стало притчей во языцахъ. Еще въ 20-хъ годахъ даже такіе люди, какъ Фамусовъ у Грибобдова, и тъ считали долгомъ съ проніей говорить: «читай не такъ, какъ пономарь, а съ чувствомъ, съ толкомъ, съ разстановкои». Кажется, много дътъ прошло уже съ тъхъ поръ, а наши псаломщики ни на шагъ не подвинулись впередъ и попрежнему читають «безъ чувства и безъ разстановки». Воть что читаемъ мы по этому поводу въ газетъ «Подолія». «Вслушайтесь въ чтеніе люоого псаломщика... оно очень торопливо и невнятно. Часто изъ устъ чтеца вырываются отдъльные слоги, слышатся и слова, но большею частью въ томъ случаъ, если за ними идеть передышка голоса. И чедовъку, болъе или менъе знакомому съ темь, что читается въ церкви, трудно бываеть уловить смыслъ читаемаго. Что же сказать о крестьянахъ неграмотныхъ или малограмотныхъ? Они напрягають все свое винмание, стараются схваченныя слова слить въ одно пълос, но напрасно, 1 лусокий религизным и нравственный смыслъ читаемыхъ молитвословш для нихъ остается непонятнымъ... неудивительно, что нъкоторые заводять разговорь шопотомь съ кымъ-либо изъ состдей, а иные даже уходять изъ храма на погость» («Подолія» за 1907 г., № 39). Къ сожальнію, изъ этой отрицательной стороны церковнаго богослужения неизбъжно вытекаеть другая; такой порядокь чтенія псалмовь и молитвословій обязательно влечеть за собой баснословную быстроту въ совершении богослужения. Нъкоторые церковнослужители настолько привыкають къ подобной оыстроть въ совершении всъхъ служоъ, что совершенно ею не стъсняются даже въ большіе праздники, производи этимъ самымъ на народъ самое безотрадное, самое тяжелое и неудовлетворительное впечатлъніе. Чтобы не быть въ данномъ случа в голословнымъ, приходитси сослаться на слова извъстнаго миссіонера, протогерея о. І. Восторгова, который во время своихъ частыхъ потздокъ по Россіи ималь возможность наблюдать, какъ совершается служба во многихъ церквахъ. «Нужно ли говорить о небрежности въ богослужении?-говорить онъ. - это такъ больно, такъ мучительно разсказывать! Воть изсколько картинъ. Средняя Россія; маленькій приходъ; уютная небольшая церковь; угромъ въ Великій пость идеть преждеосвященная литургія... Служба спішная, небрежная, словь ектеній нельзя разобрать; человъкъ, видимо, куда-то спъщить, съ неохотой и неудовольствіемъ; кое-какъ отправляеть мѣшающую ему службу» («Церкови. Въдом.», 1908 г., № 34). А воть и другая сцена, которую приводить тоть же протојерей о. І. Восторговъ. «Воскресная служба: народу множество. Ухитриться объдню, и утреню кончить въ 1 часъ 20 минуть! Можно судить поэтому, какъ совершалась служба. Я присутствоваль на такой службе не разв. Зная наизусть всю службу, я не мого разобрать, что читають, и что поють. Что же можеть вынести простой человъкъ? И какое преобразовательное вліяніе на его душу окажеть служба перковная? Крещеніе-3 минуты, браков'єнчаніе-15 минуть; въ погребенін все выкниуто до такой стенени, что оно становится короче панихиды. Все сведено къ формъ... И слышится устрашающій голось: «Горе вамъ, пастыри Израилевы! Се Азъ на пастыри» (тамъ же, въ № 34). Вотъ каково по большей части отправление церковныхъ службъ! Къ сожальнию, явление это настолько очевидное и ясное, что никто не станеть оспаривать его. Видя, какъ совершается служба церковная, какъ-то невольно приходять на память слова одного просвъщеннаго архипастыря: «Я удивляюсь: какъ русскій народъ еще не разучился креститься» («Современное Обоэрвніе», № 22, за 1909 годъ). Итакъ, воть каковъ отзывъ о своемъ богослужени самихъ никоніанъ, которые, можно при этомъ съ увъренностью сказать, еще не совсвиъ расположены вскрыть вст свои язвы. Что же можно сказать о такомъ богослужении, съ точки зржнія православно-христіанской? Да только одно: «Проклять всякъ, творяй дъло Божіе съ небреженіемъ».

По второму вашему вопросу-о книгахъ спнодальнаго изданія-отвітимъ слідующимъ. Пользоваться ими въ ніжоторыхъ случаяхъ можно, но съ извёстной осторожностью. Имя Христа Спасителя, напечатанное въ нихъ такъ: Інсусъ сявдуеть читать: Ісусь, ибо только такое именованіе Христа Спасителя древлеправославная Церковь признаеть правильнымъ. «Пресвятое, пресладкое, прелюбезное и превожделенное Имя Христа Спасителя нашего, -- говорится въ известномъ Окружномъ посланіи старообрядческихъ епископовъ,нишемъ и произносимъ во чтеніи и пеніи тако: Іс (Ісусь), яко же отъ древнихъ святыхъ преводниковъ вначалъ на словенскій нашъ языкъ преведеся. И тако писашеся и произношашеся до лътъ Никона, бывшаго патріарха, яко же явъ зрится въ славянороссійскихъ древлеписьменныхъ и древлепечатныхъ книгахъ и на безчисленныхъ святыхъ чудотворныхъ иконахъ. Посему убо и впредь должно есть содержатися сіе древнее начертаніе и произношеніе неизм'єнно, непреложно и неприкосновенно, не пріемля никоихъ нововведеній, ни силлогистическихъ внущеній, и сохраняти оное безъ приложенія и умаленія. Сіе бо, по сказанію святыхъ отецъ, знаменуеть: Спаса, Избавителя, Врача и Исцелителя душъ и телесъ нашихъ» (Окр. посл., ст. 3).

Въ своемъ обращении въ нашу редакцию вы дълаете замъчаніе, будто бы нашъ журналь «тощаеть». Упрекъ этоть вашь, ответимь, совершенно несправеднивь. Повидимому, въ данномъ случай вы довърились какому-нибудь досужему рекламисту своихъ собственныхъ изданій, который распространяеть подобные слухи о нашемъ журналъ съ цалью побольше навербовать себа читателей изъ числа нашихъ уважаемыхъ подписчиковъ. Дъйствительно, въ одномъ изъ именующихъ себя старообрядческимъ журналомъ былъ сделанъ въ отношени нашего журнала «Церковь» такой не вполив чистоплотный выпадъ. Но напрасно эти господа прибъгають къ такому способу саморекламированія. Журналь «Церковь» достаточно зарекомендоваль себя вакъ со стороны обилія даваемаго матеріала, такъ и со стороны выполненія предъ своими подписчиками всего объщаннаго при объявлении объ открытии подписки. Добросовъстное отношеніе нашей редакціи къ дёлу изданія журнала «Церковь» вполит оцтнено и нашими читателями, число которыхъ изъ года въ годъ все увеличивается; тогда какъ въ самовосхваляющихъ себя журналахъ, въ родъ вышеупомянутаго, число это подзеть на-нъть. Чтобы видъть несправедливость упрека, будто нашъ журналъ «тощаеть», сдълаемъ подсчеть того, что даеть журналь «Церковь». Такъ, въ 1908 году, въ первый годъ изданія журнала «Церковь», нами дано 1700 страницъ. Каждая страница имъла 128 строкъ (въ два столбца),

въ среднемъ но 40 буквъ въ строкъ. Слъдовательно, за годъ было напечатано матеріала 217,600 строкъ, или 8,704,000 буквъ. Въ прошломъ же 1912 году дано 1370 страницъ по 132 : строки, въ среднемъ по 50 буквъ въ строкъ. Слъдовательно, дано матеріала за годъ 180,840 строкъ, въ общемъ имъющихъ 9,042,000 буквъ. Такимъ образомъ, кромъ другихъ безилатныхъ приложеній, журпалъ «Церковь» въ 1912 году далъ матеріала для чтенія болье перваго года на 338 тысячь буквъ. Спрашивается, добросовъстно ли, послъ этого говорить, будто нашъ журналъ «тощаеть»? Правда, въ первый годъ изданія журнала дано больше страницъ, больше бумаги. Но едва ли можно сътовать на наше ръшение: давать больше матеріала для чтенія, чемъ пустой бумаги, которая ничего не даеть ни уму, ни сердцу? Сравнимъ теперь нашъ журналъ съ другими старообрядческими журналами, напримъръ, съ «Старообрядческой Мыслыю». Мы уже видели, что за прошлый 1912 годъ въ журналъ «Церковь» помъщено 180,840 строкъ, имъющихъ 9,042,000 буквъ-Сколько же дано «Старообрядческой Мыслыо» за тоть же 1912 годъ? Всего дано этимъ журналомъ 1220 страницъ, или 52,460 строкъ, въ среднемъ по 60 буквъ въ строкъ. Значитъ дано всего 3,147,600 буквъ. А это значить, что дано «Старообрядческой Мыслыю» матеріала для чтенія почти въ три раза менъе, чъмъ дано журналомъ «Церковь». Такимъ образомъ, только 17 номеровъ нашего журнала равияются всему годовому изданію «Старообрядческой Мысли». Отсюда вноли в очевидно, что не нашъ журналъ является «тощимъ», а именно тоть, который на своихъ страницахъ кричить о своей мнимой полноть. Приводя настоящія данныя о количествъ даваемаго журналомъ «Церковь» матеріала, мы отнюдь не имъли въ виду рекламировать себя, но вынуждены были сдълать такое выяснение истины вследствие несправедливыхъ укоризнъ по адресу нашего журнала. Журналъ «Церковь». имъеть своею цалью не наживу, не коммерческие расчеты, а единственно служение Церкви Христовой путемъ псчатнаго слова; по мъръ силъ, выяснять и доказывать истинность церковнаго исповеданія вёры. Мы въ данномъ случае имъемъ стремление следовать наставлению св. апостола: «Служите другь другу каждый темъ даромъ, когорый получилъ, какъ добрые домостроители многоразличной благовати Божіей. Говорить ли кто, говори, какъ слова Божін; служить ли кто, служи по силъ, какую даеть Богь» (1 Петр. IV, 10, 11). Цъль наживы, а отсюда, какъ слъдствіе, и бросаніе комкомъ грязи въ своего же собрата, при такихъ нашихъ идеяхъ, не имъетъ мъста.

Свящ. С. Машукову: 1) Благодарственныя молитвы по причащении не входять въ составъ литургии ни Василія Великаго, ни Златоуста, ни преждесвященныхъ Даровъ; онф есть просто благодарственное молитвословіе къ Господу Богу за то, что Онъ сподобиль насъ причаститься святыхъ Его Тъла и Крови. Такимъ образомъ, когда бываеть причащеніе, то причастившійся непремънно долженъ воздать благодареніе Господу прочтеніемъ сказанныхъ модитвъ. 2) Возглашать на отпустахъ при осъненіи крестомъ: «Христосъ Воскресе» по уставу положено только въ течение Пасхальной седмицы и на отданіе праздника Пасхи на литургіи. Въ прочіе же дни св. Пятидесятницы отпусть говорится обычно. Должно ли въ празднествахъ поворить отпусты праздничные, мы отвъчали въ № 14 за 1912 годъ. Въ Великій Пятокъ службы Святыхъ Страстей предъ 7 страстнымъ Евангеніемъ прокименъ: «Раздълнша ризы моя» прочитывается тъмъ же чтецомъ, что прочитывалъ и съдальны предъ прочими Евангеліями. По прочтеніи 5-й пъсни трипъснца должно произносить малую ектенію, ибо послѣ того слѣдуєть чтеніс кондака и икоса.



# 🔊 Церковно-общественная жизнь. 🙈

A SECULIAR DE LA SECULIAR DESERVADA DE LA SECULIAR DESERVADA DE LA SECULIAR DE LA

#### Въ думской старообрядческой комиссіи.

Въ. № 12-мъ. журиала «Церковъ» было сообщено, что секретаремъ думской старообрядческой комиссіи избранть М. А. Карауловъ. На самомъ же дѣлъ избрано да секретари комиссіи. Кромѣ г. Караулова избранъ, еще старо-бряденъ, аспутать отъ Витебской губ. Степать Родіоповичъ Кириаловъ. Онъ прекрасно ознакомленъ съ вопросами старо-брядчества и съ большой любовью къ нимъ работаетъ въ Государственной Думѣ. Мы отъ души привътствуемъ избраніе въ секретари С. Р. и желаемъ ему блестящихъ успѣховъ въ этой должности.

### Балаково, Самарси. губ.

(Отъ нашего корреспондента).

Съ 1-го по 10-е мая здъсь назначенъ събъдъ старообрядцевъ «часовеннаго согласія», для разсмотрънія слъдуюшихъ вопросовъ:

1) Считать ли предками Иргизскіе монастыри, отъ которыхъ имбють ибкоторые происхождение, а также и взятые отъ нихъ запасы признавать ли за причастіе святыхъ Даровъ? 2) како принимать отъ ереси обращающихся? 3) объ антихристь и пророкахъ - Иліи и Енохъ; 4) о согласованіи обычаевъ и обрядовъ по исполнению церковно-богослужебныхъ таниствъ; 5) объ образованіи общинъ по закону 17-го октября 1906 года и постройкъ молитвенныхъ домовъ, а также и другихъ учебныхъ заведеній для образованія юпошества; 6) о Богоявленской водъ; 7) какъ считать самокрестовъ и какимъ чиномъ принимать ихъ? 8) о смъщении съ еретиками въ яденіи и питін; 9) какъ считать безчинные браки, которые сочиняють съ бъсовскимъ козлогласованиемъ и съ сатанинскимъ плясаніемъ? 10) о назначеніи начетчика и о прінсканій средствъ на содержаніе. Дале будуть обсуждаться вопросы, предложенные членами собора.

## Посадъ Чуровичи, Черн. губ.

(Отъ нашего корреспондента).

Посадъ Чуровичи населенъ преимущественно старообрядцами бъглоноповцами, безпоновцами и пріемлющими священство Бълокриницкой ісрархін, которые не имъли своего мъстнаго священника; къ нимъ прібажалъ одинъ разъ въ годъ слободы Горсдия священникъ Лазарь Поповъ, во время поста, для необходимыхъ духовныхъ пуждъ. Но за дальностью разстоянія священнику не всегда было возможно исполнять духовныя требы нуждающимся. По желанію и усердію близъ живущаго въ собственномъ имъніи благотворителя Т. А. Аврамова былъ рукоположенъ во священники въ 1898 году епископомъ, покойнымъ нынъ Селивестромъ, Анатолій Суярковъ, который и живеть постоянно въ Чуровичахъ болъе 15-ти лътъ. Въ продолжение сего времени много бъглопоповцевъ и безпоповцевъ присоединилось къ Церкви Христовой, и въ настоящее время многіе переходять въ ней. Храмъ нашъ былъ очень малъ и ветхъ и попущеніемъ Божінмъ сгоръть до основанія въ 1909 году. Но по усердію великихъ и малыхъ жертвователей и стараніемъ священника о. Анатолія построена новая каменная церковь, которая съ наружной стороны уже окончена; остается только соорудить иконостасъ. Но за неимъніемъ достаточныхъ средствъ просимъ братію по Христъ помочь намъ. Христа ради, окончить храмъ Богу Вышнему, въ которомъ будеть приноситься непрестанно жертва и молитва предъ престоломъ Вседержителя о драгоценномъ здравім усердныхъ дъягелей ко святому храму. Пожертвованія благоволите адревать: въ посадъ Чуровичи, Черниговской губерніи, старообрядческому священнику Анатолію Суяркову.



Новостроющаеся церковь во имя Знаменія Пресвятой Бегородицы въ посадъ Чуровичахъ, Черинговск. губ.

#### Свящ. о. М. И. Зотовъ.

Ночью съ 1-го на 2-е апръля сего года въ Балаковъ, Самарской губернін, волею Божіею преставился въ въчный покой священно-јерей Михаилъ Иларіоновичь Зотовъ, на 49-мъ году отъ рожденія. О. Михаилъ быль сынъ мъщанина г. Николаевска, Самарской губ., и принадлежалъ къ безпоновскому согласію. Достигши совершеннольтія, онъ почувствоваль въ себъ призваніе въ духовному служенію. Сначала онъ училь детей сгарообрядцевъ славянскому чтенію и пінію, а потомъ въ 1886 году поступилъ въ причетники при молельной А. К. Гориной въ гор. Саратовъ и пробылъ тамъ 8 лътъ. Его тревожило свое религіозное убъжденіе, поэтому всь 8 льть онъ употребиль на чтеніе святоотеческихъ книгъ, и уб'єдился въ неправот'в безпоповства. Несмотря на уговоры своихъ единомышлениковъ. Миханаъ Иларіоновичь въ 1894 году присоединился къ древле-православно старообрядческой Церкви и поступиль на служение въ г. Николаевскъ тоже причетникомъ. Заъсь обратили вниманіе на его правственную жизнь, и черезъ годъ епископъ Алексъй самарскій рукоположиль его во священники. Въ 1901 году о. Михаилъ былъ переведенъ въ Балаково и прожиль здёсь 11 лёть и 7 мёсяцевъ.

О. Миханяъ воистину быль добрый пастырь. У него каждый приходящій могь найти добрый, ласковый и поучительный совъть и наставленіе. Онь быль хорошо начитань, а потому къ нему очень часто приходили разрѣшать свои вопросы и никоніане, и бѣглопоповиы, и безпоповцы и всё опи были удоватворенны, и даже болье—убѣжданоь въ правотів Бѣлокриннікой ісрархін. Прихожане и пеф знающіе его находятся теперь въ гаубокомъ прискорбін. Почти всё говорать: «Не найти намъ теперь такого добраго пастыря».

Погребеніе о. Михаила состоялось 4-го апрёдя: Отиввало шесть священниковь: духовникь покойнаго изъ г. Вольска о. Леонтій, изъ Николаезска, Хвалынска, с. Криволучья, д. Пвантевени, с. Краснаго-Яра, и 2 діакона: балаковскій Гр. Масловь и вольскій—6. Тюльгановъ. Пришли отдать послёдній долгь всё духовныя дёти о. Михаила и всё его знаюшіе.

Когда о. Георгій Макаровь (изъ Криволучья) говорилъ придаліям. Да, табісвітичально всья не могли удержаться отъридаліям. Да, табісвітичально, тажело разотаваться съ такинъ отцомъ, въ которомъ можно было встрѣтить добраго мудраго и доброжевательнаго пастыря-совѣтника, справед-пивате начальника и примѣрнаго семьянина. Но на все воля Божія. А потому остается только намъ вознести молитвы къ Господу Богу и просить Его о причтеніи раба Своего іерем Миханла въ лопѣ Аврамам, Исаака и Гакова.

Миръ тебъ, добрый и незабвенный нашъ пастырь, о. Михаиль! Да будеть память о тебъ въчная въ сердцахъ всъхъ любящихъ тебя!

Прошальная рѣчь о. Георгія состояла въ слѣдующихъ выраженіяхъ:

Добръйшій и дорогой отецъ нашъ,

протојерей Михаилъ! Прінми и отъ меня, одного изъ меньшихъ твоихъ собратьевь, послъднее немощное слово Не долго я имъль счастіе сыть руководимымъ тобою въ своемъ священническомъ служенін и пользоваться твоими мудрыми, исполненными этеческой любви, наставленіями. Но и этого достаточно было, чтобы добрая память о тебь во всю мою жизнь не покидала меня. Впрочемъ, не подлежить никакому сомнанію, что не только я, но и всё тё, которымъ когда-либо пришлось бесёдовать съ тобою, или хотя услышать наъ твоихъ дорогихъ усть учительное слово, до самой гробовой доски сохранять о тебъ живое представленіе, какъ о добромъ пастыръ, мудремъ и доброжелательномъ совътникъ, примърномъ семьянинъ и справедливомъ начальникъ. И въ самомъ дълъ. Забудется ли когда-нибудь та степенность, съ которой ты держалъ себя во всемъ, какъ пастырь Церкви, долженствующій стоять на высоть своего призванія? Прошла одна только недъля, когда я быль у твоего болъвненнаго одра, и ты полный надежды жаждаль, отдохнувь посль болъвни, паки и паки возносить Господу Богу свои горячія молитвы о всёхъ предстоящихъ и молящихся во св. храмъ семъ. Но тижелый приговорь, оть въка тяготъющій надь родомъ человіческимъ: «земля еси и въ землю пойдени» — предупредилъ всв твои надежды и желанія. И теперь печальное эрвлище представляется взору нашему: служитель Божій въ семъ св. храмѣ, возносивній усердныя молитвы о всѣхъ живыхъ и умершихъ чадахъ своихъ духовныхъ и отсюда же съ христіанскою честію сопровождавшій умершихъ собратій на кладбище, оамъ нынъ предлежить предъ нами: недвижимъ, бездыханенъ-во гробъ.

Но ићут, живъ Тосиодь и жива душа священко-јерея Миканла! Нътъ болће смерти для человћак поста Премилосерлыя Госиодь Своев смертію управднять семого имущаго державу смерти. По водѣ Вожіей, какъ слѣдствіе грѣка какъ воменное наказаніе за прѣхъ, умираетъ только тълесная облозика нашего безсмертило духа и предаетом татьню, но и она не всераз пребудетъ въ истъвніи, не в предотонть обводвеніе и воскресеніе. Ла, боватія, жива душа почившиго служителя Божія. Священно-реф Михамать неводимо, духорно алѣсь, съ нами... Отв. видить несъ, савшить насъ щ, лишнявилов веществонка от отрана, безмоляствуетъ, мо



Протојерей о. Михайлъ Иларіоновичъ Зотовъ.

духовно внимаетъ нашей скорби о немъ и въщаетъ нашему духовному слуху.

«Отщи и братін! — ваймасть опъ, — сколько явть я служить съ вами въ семъ богохранимом; градъ, священнодъйствовать въ семъ св. храмъ, по мбрй силъ грудился на
служби Возйей, видъть, во маной яплии и радости и горести. Теперь Видъма жизни смерти возавать меня къдругой жизни, и я вступить страму въчности; я илу
предъ Липе Всевидящаго Супить огда отдить отчеть и пъсвоих согръщениях и въ согръщениях в доябрившихъ митъ
своих согръщениях на въ согръщениях в доябрившихъ митъ
своих согръщениях на въ согръщениях в доябринить.
И о япвыхъ и умершихъ я приста въ семъ храмъ безъ
фонную жорятву, ваманать тъ съмъснать въ семъ храмъ безъ
бенио необходими теперь монтам ваши ... Монтесь за
бенио необходими теперь монтам ваши ... Монтесь за

меняті» Отцы и братія! Изъ глубины сердца воокликиемъ ко Господу: «О, Ісусе Премилосердый, презвитеровъ сладосте! Помилуй раба: Твоего Іерея Михаила и со святыми упокой душу его!» — Аминь.

Говорили ръчи во время погребенія и другіе священники: о. Іоаннъ Рыжовъ изъ Николасвска, и о. Іоаннъ Исаичевъ изъ Хвалынска.

### KATAJOTT

Объединеннаго Кіевскаго и Московскаго книгоиздательства старообрядческихъ пъвче-

# "ЗНАМЕННОЕ ПЪНІЕ"

Адресъ: Москва, Владиміро-Долгоруковская ул., Чухинскій пер. (бывш. тупикъ), д. № 15, Книгоиздательству "Знаменное Пъпіс". Телеф. № 538-95.

имъются въ продажъ

#### ПЪВЧЕСКІЯ КРЮКОВЫЯ КНИГИ.

#### **УЧЕБНЫЯ**:

- "Азбука церновнаго знаменнаго пѣнія" Л. Ф. Калашникова, изданіе 2-е исправленное и дополиснное; въ обложкѣ цѣна 75 к., въ коленкоровомъ переплетѣ съ золотымъ тиспеніемъ цѣна 1 руб.
  - 2. "Онтай", въ обложкъ цъна 1 руб. 50 коп., въ коленкоровомъ переплетъ цъна 2 руб.
- Азбуна демественная" съ разводомъ на простые крюки. Составилъ Л. Ф. Калашпиковъ, въ обложив цена 75 к., въ коленкоровомъ переплетъ съ золотымъ тисненіемъ цена 1 руб.
- "Учебникъ знаменнаго и демественнаго пънія" Л. В. Быстрова, въ обложкъ цъна 75 коп., въ коленкоровомъ переплетъ съ золотымъ тисненіемъ цъна 1 руб.

Примъчаніе. Школамъ, выписывающимъ учебныя крюковыя книги на сумму не менъе 5 руб., дълается скидка 30% при пересылкъ за счетъ покупателя.

#### БОГОСЛУЖЕБНЫЯ:

- 1. Ирмосы полные въ обложкъ. Цъна 10 руб.
- 2. Октай полный въ обложкъ. Цъна 5 руб. 50 к.
- 3. Обиходъ полный въ обложкъ. Цъна 6 руб.
- 4. Праздники двунадесятые въ обложкъ. Цъна 9 руб.
- 5. Объдница знаменнаго и демественнаго распъва съ архіерейскимъ служеніемъ, въ обложкъ. Цъна 4 руб.
- 6. Вышла изъ печати и поступила въ продажу новая книга "Онтай" (средній), итна въ обложкъ 3 руб. 25 к. Жинга эта печаталась съ оригинала бъливскато письма, который положенъ былъ въдаръ въ библютеку Рогожскато кладбища священно-јеремъ Іоанномъ Ястребовымъ въ 1834 г., безъ всякато измъненія крюковъ и текста. Первая заставица въ ней исполнена въ 5 коаскахъ съ золотомъ.

Примъчаніе. Вышесказанныя шесть книгь продаются и въ переплетахь: въ кожаномъ прочномъ на 2 руб. 50 коп. дороже; въ коленкоровомъ съ тисненіемъ золотомъ и краской, кожаный корешокъ, на 1 руб. 25 коп. дороже. Книги: Октай съ Обиходомъ, Обиходъ съ Объдицией, въ кожъ, имъются переплетенными двъ въ одинъ переплетъ, цъвя переплетовъ та же, т.е. 2 р. 50 к.

При заказъ книгъ необходимо присылать задатокъ или всю сумму и писать разборчиво свой адресъ, указывая ту почтовую контору или желъзнодорожную станцію, гдъ желають получить посылку.

Желая устранить затрудненія гг. покупателей въ опредъленіи стоимости пересылки, книгоиздательство принимаеть пересылку півческихъ книгъ на овой счеть. Пересылка же на другія книги и изданія относится на счеть

Примъманіе. Выписывающимъ единовременно пъвческихъ крюковыхъ книгъ на сумму не менъе 25 рублей дълается скидка 20%, на 60 р. и болъе—25%, на переплеты окидка не дълается. При скидкъ пересылка относится на счетъ пріобрътателя.

Содержаніе княгь, образець бумаги и печати и полный каталогь высылаемь безплатно.

### Торговцамъ высылаемъ особыя условія.

. Просимъ старообрядцевъ всъхъ согласій о вышеназванныхъ пъвческихъ книгахъ рекомендовать могущимъ интересоваться старообрядческими крюковыми книгами.

Лазарь Филипповичъ Калашниновъ.

Издатели:

Манарій Давыдовичь Озорновъ.

Нинолай Павловичъ Кучновъ.

Ревматизмъ, или, если хотите, артритизмъ, есть одна изъ самыхъ распространенныхъ бользней, удручающихъ несчастное человъчество. Онъ никого не щадить, и его нельзя назвать болфзнью богачей, такъ какъ бедняки, занимающіеся физическимъ трудомъ, подвержены ему такъ же, какъ и милліонеры.

Онъ свиръпствуеть какъ въ городъ такъ и въ деревиъ, и если сидячій образъ жизни, недостатокъ движенія и излишества въ пиши предрасполагають къ нему, то ни физическая подвижность ни умфренность не спасають отъ цего;

поистинъ онъ всеобщій бичъ. Ревматизмъ есть не только самая частая, но и самая разнообразная болфзиь. Его намънчивыя проявленія неисчислимы; они начинаются отъ болей суставныхъ, мускульныхъ, во внутренностяхъ до мигрени и невыносимыхъ невралгій, выражаясь во всевозможныхъ накожныхъ заболъваніяхъ (экзема, псоріазисъ, крапивная лихорадка, акцея и т. д.), не говоря уже о подагръ, пескъ въ мочъ, боляхъ въ печени и почкахъ выпаденіи волось и артеріосклерозф.

Ревматизмъ не щадить ни одного органа,-онъ поражаеть кожу, почки, печень, мочевой пузырь, желудокъ, кишечникъ, уши, глаза и мозгъ. Иногда онъ добирается до сердца, но тогда уже все-

му конець.
И. несмотря ни на что, наука еще ничего не сдълала относительно лъченія ревматизма. Она не уяснила причины его происхожденія, занимаясь по этому поводу безплодными преніями, и она до вчерашняго дня еще искала средство,

стараясь найти самое раціональное. Изъ всего этого хаоса противорічій, мрака и безсилія выдѣляется только одинъ фактъ, имъющій въ зародышъ окончательное ръшение этой задачи, а именно, что ревматизмъ тесно связанъ

съ избыткомъ мочевой кислоты. Является ли этотъ избытокъ причиной или следствіемъ ревматизма, предшествуеть ли онъ кризису или обра-зуется послъ него,—это не важно.

Пусть физіологи разбираются въ суеть больше всего то обстоятельство, что ревматизмъ не бываеть безъ мочевой кислоты, ни мочевая кислота безъ ревматизма.

Когда, какимъ бы то ни было путемъ, уменьшають количество мочевой кислоты въ организмъ, ревматизмъ немедленно ослабляется и почти проходить

Такимъ образомъ, можно положительно утверждать, что успъшное лъченіе ревматизма стоить въ прямой связи съ употребленіемъ различныхъ веществъ, способствующихъ удаленію мочевой кис-

Успѣшное дѣйствіе (относительное) литина, салициловаго натра, аспирина проч. объясняется только этимъ. Въ этомъ же и заключается секретъ чудодъйственнаго испъленія этого страданія посредствомъ только что появившагося препарата, изобрътеннаго геніальнымъ химикомъ Шателеномъ и названаго имъ «Уродоналъ Шателена».

Если бы вы захотели проследить за разсужденіемъ, которое и собираюсь развить предъ вами, если бы вы захотьли немножко призадуматься, то эти чудеса, ежедневно заносимыя въ медицинскую статистику, не покажутся вамъ такими удивительными, если вспомните, что одна и та же доза Уродонала Шателена растворяетъ мочевую кислоту въ тридцать семь разъ сильнее, чемъ литинъ, и что, слъдовательно, сму ис страшна никакая конкуренція.

Вудучи растворена, мочевая кислота уже не опасна для организма, она не отлагается больше въ немъ, она проходить черезъ организмь, какъ и другіе, не заслуживающіе вниманія яды.

Нечего больше бояться, что она сгустить кровь, образуеть камни въ мочевомъ пузыръ, почкахъ или печени, что она покроеть артеріи каменистымъ налетомъ и сдълаетъ ихъ хрупкими и что отъ нея окаменъютъ мускулы и постралаютъ сочлененія

Сдълавшись жидкой, она растворяется, какъ сахаръ, въ горячей водъ, она течеть и выдёляется вмёстё съ мочей: вотъ такимъ-то образомъ она и удаляется

Съ первыхъ же дней этого леченія вы будете радостно удивлены, не замъчая больше въ мочъ красноватаго осадка, напоминающаго толченый кирпичъ я знакомаго каждому артритику, давая ему знать о плохомъ состояніи его внутреннихъ органовъ.

Принимайте правильно Уродоналъ Шателена въ продолжение одной или двухъ недъль, и вы можете быть увърены, что не только избавитесь отъ вашихъ болей, но получите возможность предотвратить ихъ на очень продолжительный срокъ. Можно надъяться, что послѣ трехъ мъсяцевъ лъченія чрезмър-

ное образование мочевой кислоты прекратится, и выздоровленіе будеть полное и окончательное.

И это не есть только теорія: сотни врачей и знаменитыхъ профессоровъ свидетельствують, что теорія эта получила полное одобрение клиники.

Одинъ изъ этихъ врачей, извъстный интернъ, помъстилъ въ «Журналѣ Практикантовъ», органъ знаменитаго профессора Гюшара, следующія внушительныя и замфчательныя своей категоричностью

«Мы испытали,-говорить онъ,-одно новое явкарство. Уродоналъ Шателена, лавшее поистинъ изумительные результаты. Ни въ одномъ случав мы не получили отрицательныхъ результатовъ. Артритики, принимавшіе по нашему предписанію Уродоналъ Шателена каждый мъсяцъ въ продолжение десяти дней въ дозъ до 3-4 чайныхъ ложекъ, совершенно избавились отъ своихъ страданій; один-отъ ревматизма, другісотъ коликъ въ почкахъ, третьи-отъ ми-

Такой періодическій дренажъ мочевой каслоты предотвращаеть отъ рецидива болъзии.

Короче, всъ сочиненія по медицинъ свидътельствують о томъ, что полный курсъ леченія Уродоналомъ Шателена (заключающійся въ употребленіи трехъ флаконовъ) вызываетъ настоящій потокъ мсчевой кислоты, вполив достаточный для того, чтобы окончательно очистить самый засоренный организмъ, и такимъ образомъ излъчиваетъ радикально ревматизмъ, подагру, песокъ въ мочѣ, ми-грень, каменную болѣзнь и накожныя заболеванія.

Если мы прибавимъ, что кромъ всъхъ своихъ, ставящихъ его виъ всякой кон-куренціи, качествъ, Уродоналъ Шателена им'веть еще то преимущество, что онъ совершенно безвреденъ даже въ самыхъ большихъ дозахъ и не вредитъ ни желудку, ни сердцу, ни почкамъ, ни мозгу, го вы принуждены будете согласиться со мной, что великій успахъ этого лаченія будеть осуществлень и что Уродоналъ Шателена вполнъ заслужилъ почетнаго демонстрированія его въ Медицинской Академіи и Академіи наукъ.

Онь вполив заслужиль быть представленнымъ большой публикъ, что весьма знаменательно.

Д-ръ БЛЕНАРЪ.

Уродоналъ ШАТЕЛЕНА продается во всъхъ аптекахъ и аптекарскихъ магазинахъ.

Избъгайте недоброначественныхъ и вредныхъ для здоровья поддѣлокъ. При покупкѣ Уродонала требуйте всегда фирму изобрътателя

ШАТЕЛЕНЪ.